
Daniel Brânzei

Chemarea 
tronului

Arhivele regale

Studiu în cărțile Regi și Cronici



Veți observa foarte repede că această carte este în fond un comen-
tariu de studiu. Majoritatea capitolelor au fost predicate ca studii în 
biserica baptistă „Bethel“ din Aneheim, California, în anul 2012.

Mulțumesc soției mele pentru ajutorul mare pe care mi l-a dat 
la scrierea acestei cărți și lui Constantin Moisa pentru bunăvoința, 
răbdarea și priceperea cu care a editat-o.

O carte netipărită, dar tipăribilă



3

Cuprins

	 Introducere  ............................................................................................................   5
1. Cum se pierde o împărăție?  .....................................................................................  1

	 A. Prima perioadă de antagonism (1 Regi 12.1 – 22.40);
2.  O privire generală – Dezbinarea Împărăției (1 Regi 12:1-33)  .................................  41
3. Ieroboam – sluga fără stăpân (1 Regi 13:1 – 14:20)   ..............................................  51
4. Roboam – prea mic pentru o împărăția așa de mare – 1 Regi 14:21-31  ................  63
5 Abiam, nepotul lui Absalom – 1 Regi 15:1-8   ............................................................  69
6. Asa da, dar nu așa! – 1 Regi 15:9-24   .....................................................................  75
7. Ieroboam, Nadab, Baeșa, Ela și Zimri – 1 Regi 15:25 – 16:22   ..............................  85
8. Omri – micimea unui om „mare“ – 1 Regi 16:23-28   ...............................................  91

     B. O perioadă de asociere idolatră (1 Regi 16.29 –  2 Regi 9.29);
9. Ahab – soțul Izabelei – 1 Regi 16:29-34   ................................................................  97	
10. Un Profet pentru vremea lui Ahab – Ilie Tișbitul – 1 Regi 17  ...............................  103
	 11. Cine nenorocește pe Israel? – 1 Regi 18   .....................................................  112
	 12. Cum se tratează o depresie? (I),  (II),  (III) - 1 Regi 19  ................................  122
	 13. Un Elisei pentru Ilie – 2 Regi 19:19-21   ........................................................ 140
	 14. Un har nemeritat, dar şi nevalorificat (2 Regi 20.1-43)  ................................. 143
	 15. Un omor pentru un ogor! – 1 Regi 21   .........................................................  152
	 16. O întâmplare neîntâmplătoare – 1 Regi 22   ................................................  159
	 17. Iosafat o lecție pentru copiii robiei – 1 Regi 22; 2 Cron. 17-20   ...................  168
18. Ahazia – înapoi la Baal – 1 Regi 22:51 – 2 Regi 1:18  ......................................... 181
19. Înălțarea lui Ilie la cer (2 Regi 2:1-14)  .................................................................. 187
20. Ioram – un anonim în umbra lui Elisei – 2 Regi 3:1 – 9:37   ................................  199
21. Patru binecuvântări într-o vreme blestemată – 2 Regi 4:1-44  .............................  205
22. Naaman – Argumente pentru credință - 2 Regi 5   ..............................................  215
23. Elisei – un om al credinței care face minuni – 2 Regi 6   .....................................  225
24. Soarta celor ce nu mai nădăjduiesc în Domnul – 2 Regi 6:24 – 7:20  .................  237
25. Amintiri sfinte din vremuri de idolatrie – 2 Regi 8   ...............................................  247



26. Iehu – uraganul divin venit să dezrădăcineze răul din Israel – 2 Regi 9  .............  257

	 C. A doua perioadă de antagonism (2 Regi 9.30 – 17.41).
27.  Iehu – uraganul care distruge, dar nu repară – 2 Regi 10   ................................  271
28.  Atalia – scorpia cu mușcătura mortală – 2 Regi 11   .........................................   281
29  Ioas – Providența salvează linia davidică – 2 Regi 11 – 12  ................................  285 
30.  Urmașii lui Iehu – rugina care mănâncă dinăuntru – 2 Regi 13  .......................... 297
31.  Amația – un om cu inima împărțită – 2 Regi 14:1-20, 2 Cron. 25:1-28   .............  305
32. Ieroboam al doilea – o copie trasă la indigou – 2 Regi 14:23-29  ........................  313
33. Onoarea și obrăznicia lui Ozia (Azaria) – 2 Regi 15:1-7   ....................................  323
34. Zaharia, Șalum, Menahem, Pecahia, Pecah, rămășițele – 2 Regi 15:8-31 .........  333
35. Osea – cel din urmă împărat al regatului de nord – 2 Regi 17:1-6   ....................  341
36 Samaritenii – chiriașii lui Dumnezeu – 2 Regi 17:24-41   ....................................  349

	 D. Agonia împărăției lui Iuda (2 Regi 16:1 - 25:27)
37. Ahaz – un rege care s-a rătăcit de tot – 2 Regi 16:1-20; 2 Cron. 28:1-27  ........... 359
38. Ezechia – un demn urmaș al lui David – 2 Regi 18-20  ........................................ 367
39. Manase – Cel mai rău rege al lui Iuda – 2 Regi 21; 2 Cronici 33:1-20  ...............  401
40. Amon – un apendice la domnia tatălui său – 2 Regi 21:19-26   ...........................  409
41.  Iosia – ultima pocăință dinaintea prăbușirii  – 2 Regi 22:1 – 23:30 .....................  411
42. Regii agoniei regatului lui Iuda: Ioahaz, Ioiachim, Ioiachin și Zedechia   .............  431
43. Ioiachim, un rege răzvrătit – 2 Regi 23:34 – 24:7  ..............................................   437
44. Ioiachin – un rege blestemat – 2 Regi 24:8-17; 2 Cron. 36:9-10  .......................... 449
45.. Zedechia – un rege zdrobit  – 2 Regi 24:18 – 25:21; 2 Cron. 36:11-21  ..............  461
46. Ghedalia – un dregător care nu poate drege  – 2 Regi 25:22-36 .........................  471
47. Viața de dincolo de moarte !  (2 Regi 25:27-30)    ................................................  479

	 Postfață   ............................................................................................................  487
	 Anexe   ...............................................................................................................  491

         Bibliografie ………....…………..……………………………......……...................  494



5

C
hem

area tronului

Introducere

După 1989, în România li s-a dat cetăţenilor posibilitatea de 
a-şi vedea dosarele întocmite de organele de Securitate. Cei care 
au profitat de ea au rămas uimiţi din pricina unor lucruri pe care 
le-au găsit scrise acolo. Pentru o vreme, în România a existat 
chiar o „febră a dosariadei“.

Biblia conţine şi ea nişte arhive cu dosare. Ele aparţin regilor 
din istoria lui Israel şi ne-au fost păstrate în următoarele patru 
cărţi: 1 şi 2 Regi; 1 şi 2 Cronici. Traducerea în limba română 
ne permite să-i numim pe conducătorii din aceste cronici atât 
„împăraţi“ cât şi „regi“. Însă, la drept vorbind, un rege stăpâneşte 
peste un regat, în timp ce un împărat îşi extinde stăpânirea pes-
te mai multe regate. În afară de David şi Solomon, care pe drept 
pot fi numiţi „împăraţi“, toţi ceilalţi conducători ai evreilor din 
această perioadă ar trebui numiţi „regi“. Dar, din cauza termino-
logiei folosite în textul românesc al Scripturii, noi vom pendula 
între cele două denumiri.

Nu, nu te grăbi să spui că nu-ți place istoria. Cartea aceasta 
este altfel decât cărțile plictisitoare pe care ai pus mâna în trecut. 
Privită cu înțelepciune, istoria poate fi un izvor de înțelepciune 
pentru prezent și o excepțională pregătire pentru viitor. Nu 
degeaba se spune că cine nu cunoaște istoria este blestemat să o 
repete. Dumnezeu ne îndeamnă să învățăm din cele petrecute al-
tora ca să nu trebuiască s-o facem apoi pe propria piele: Motto-ul 



6

arhivelor naționale americane sună așa: „Trecutul este numai 
proologul“.

„Adu-ţi aminte de zilele din vechime, socoteşte anii, 
vârstă de oameni după vârstă de oameni. Întreabă pe 
tatăl tău, şi te va învăţa, pe bătrânii tăi, şi îţi vor spu-
ne“ – Deut. 32:7

„Aduceţi-vă aminte de cele petrecute în vremile 
străbune; căci Eu sunt Dumnezeu, şi nu este altul, Eu 
sunt Dumnezeu, şi nu este niciunul ca Mine“ (Isaia 
46:9).

„Şi tot ce a fost scris mai înainte, a fost scris pen-
tru învăţătura noastră, pentru ca, prin răbdarea şi 
prin mângâierea pe care o dau Scripturile, să avem 
nădejde“ (Rom. 15:4).

„Aceste lucruri li s-au întâmplat ca să ne slujească 
drept pilde, şi au fost scrise pentru învăţătura noastră, 
peste cari au venit sfârşiturile veacurilor“ (1 Cor. 
10:11).

Cam pe la sfârșitul secolului XVI, Charles Coffin a scris o se-
rie de șase cărți de istorie pentru școlile publice din America. În 
prefața lor, el a dat un număr de sfaturi pentru profesorii care ur-
mau să le folosească. Iată ce a scris el în introducerea la primului 
volum:

„Luați seama că, în timp ce oamenii mari și puternici și-au im-
pus dominația asupra celorlați ca să-și împlinească planurile lor 
în istorie, tăcute și nebăgate în seamă, la lucru erau și alte forțe 
care le-au împiedicat sau dejucat – de parcă o mână divină ve-
ghea la împlinirea altor planuri.“ 

Cu alte cuvinte, dacă studiezi istoria vei observa că lucrurile 
mergeau toate într-o anumită direcție, dar din cauza unui neîn-
semnat amănunt, un om sau un eveniment, ele au apucat-o 
apoi într-o cu totul altă parte, fără ca cineva să mai poată să le 
influențeze. Putem spune că ușa imensă a istoriei s-a răsucit de 
multe ori pe balamale mici, foarte puțin vizibile. Charles Coffin 
continuă: 

„Oricine studiază istoria fără să țină seama de acest uimitor as-
pect nu va ajunge niciodată să-i pătrundă sensul și semnificațiile“. 



7

Dumnezeu are scopuri precise cu evenimente, date și persoane. 
„Istoria trebuie să aibe un scop. Altfel existența umană este o 
enigmă fără logică.“ 

Cei care L-au scos pe Dumnezeu din istorie au lăsat-o goală de 
conținut. Iată de ce ea este așa de plicticoasă. O culegere de date, 
nume și locuri nu poate fi mai interesantă decât o carte de tele-
fon! Cine se entuziasmează să o citească ?

În anul 1841, George Bancroft, socotit părintele istoricilor din 
America,  a scris că „soarta unei națiuni nu este la discreția unui 
destin orb, ci urmărește pas cu pas lucrarea Providenței“. Un 
judecător din Curtea Supremă a Statelor Unite, James, Wayne, 
numit în funcție pe la începutulul secolului XIX de președintele 
Andrew Jackson, a propus următoarea definițe pentru istorie: 
„Istoria este providența lui Dumnezeu în problemele oamenilor“. 
Preluând aceste moșteniri americane, unul din marii teologi ai 
acestei țări a dat și el o definiție a Providenței: „Providența este 
mâna lui Dumnezeu în mănușa istoriei!“

În Biblie există niște „arhive istorice“ pentru că există 
un Arhivar desăvârșit care a consemnat esențialul din viața 
conducătorilor ridicați în poporul Său. Iar regii evreilor sunt 
socotiți drept „buni“ sau „răi“ nu în mod arbitrar, ci după 
măsura în care s-au conformat planului Providenței divine și 
au avut un caracter corespunzător. Citind istoria din Biblie des-
coperim caracterul lui Dumnezeu și caracterul oamenilor. Vă 
propun să le studiem pe amândouă  studiind împreună dosarele 
personalităților care au condus Israelul. Cred că este foarte impor-
tant să vedem cum reduce Dumnezeu viaţa cuiva la informaţiile ei 
cele mai importante. Modul Său de apreciere a fiinţelor omeneşti 
diferă radical de al nostru. Fiecare este „cântărit, numărat şi 
găsit“ într-un fel sau altul în aceste dosare divine.

Nu, eu n-am fost acolo! N-am fost de faţă când când s-a întâm-
plat ceea ce este scris în cronicile biblice. Conform procedeului 
utilizat de către cei ce au alcătuit Talmudul şi Mişna evreiască, 
am adunat şi eu, am comparat şi am completat ceea ce au spus şi 
au scris alţii înaintea mea. Am făcut-o din per-spectiva creştină 
a celui care ştie că „toate aceste lucruri li s-au întâmplat ca să ne 
slujească drept pilde, şi au fost scrise pentru învăţătura noastră, 
peste care au venit sfârşiturile veacurilor“ (1 Cor. 10.11). 



8

Vă invit, stimaţi cititori, să lecturaţi, să completaţi şi să 
răspândiţi mai departe aceste comentarii. Mulțumesc pe această 
cale soției mele care m-a ajutat mult în scrierea acestei cărți și 
prietenului meu, Constantin Moisa, care a avut bunăvoința și pri-
ceperea să se aplece asupra acestor pagini pentru a le edita într-o 
formă mai potrivită.

Cărţile 1 şi 2 Regi şi 1 şi 2 Cronici ne pun în faţă „un experi-
ment care nu trebuia să fie“. Aceste documente istorice ne arată 
ce se întâmplă atunci când Împărăţia lui Dumnezeu cade pe mâi-
nile oamenilor1. 

 „Pieirea ta, Israele, este că ai fost împotriva Mea, 
împotriva Celui ce te putea ajuta. Unde este împăratul 
tău, ca să te scape în toate cetăţile tale?

Unde sunt judecătorii tăi, despre care ziceai: «Dă-
mi un împărat şi domni? » Ţi-am dat un împărat în 
mânia Mea, şi ţi-l iau în urgia Mea!“ (Osea 13:9-11).

Vremea „împăraţilor“ lui Israel este vremea unui eşec necesar. 
Ca să facă din ei „o împărăție și preoți“ (Apoc. 1:6), Dumne-
zeu a avut nevoie de patru elemente: un popor, o țară, o Lege/
Constituție și un … împărat. Ca să-i facă un popor, Dumnezeu a 
chemat un om din Ur, Caldeea, pe Avraam, l-a transformat într-o 
familie în Canaan și într-un popor în incubatorul robiei egiptene. 
Ca să le dea o țară, Dumnezeu i-a scos cu mână tare din Egipt 
și i-a cășăuzit înapoi în Canaan. Pe drum le-a dat la Sinai Legea. 
Mai lipsea un singur element din cele patru: Împăratul pe care 
avea de gând să li-l trimită Dumnezeu. Dar Israel n-a avut răbdare 
ca să aștepte după planul lui Dumnezeu.  Evreii au vrut să aibă şi 
ei „un împărat ca toate celelalte neamuri“, nu Unul nevăzut, aflat 
încă în ceruri. Israeliţii n-au avut răbdare ca „Cerul să li-L trimită 
pe Cel care a fost rânduit“ pentru ei (F.A. 3.20), adică pe Mesia-
Isus Cristos:

1	  Pentru aplicarea acestui mesaj la viața personală a fiecăruia 
dintre noi, vă invit să citiți neapărat comentariul lui Ray C. Stedman, 
de la finalul acestui studiu. Citiți-l chiar acum, dacă nu aveți timp să 
citiți întreaga carte sau dacă vreți să vi se aprindă interesul pentru a 
o citi. 



9

„Pocăiţi-vă dar, şi întoarceţi-vă la Dumnezeu, 
pentru ca să vi se şteargă păcatele, ca să vină dela 
Domnul vremile de înviorare, şi să trimită pe Cel ce a 
fost rânduit mai dinainte pentru voi: pe Isus Cristos“ 
(F.A. 3:19-20).

În vremea „împăraților“, Dumnezeu i-a lăsat să constate ce 
înseamnă înlocuirea Unsului Său cu „unşii“ selectaţi de către 
oameni, din mijlocul lor. Ideea n-a fost a Lui, ci ideea lor, iar 
Dumnezeu le-a dat ocazia să se convingă că n-a fost o idee bună. 
Aşa cum era și de aşteptat, vremea împăraţilor s-a sfârșit cu un 
fiasco total. Odată experimentul terminat şi demonstraţia făcută, 
Israelul a fost realmente ,,vaccinat“ împotriva ideii de mona-
rhie națională. Nici măcar pe Isus Cristos n-au mai vrut să-L 
primească, pentru că a venit la ei în trup omenesc. Îl vor primi 
însă atunci când va reveni la ei în slavă și vor avea ocazia să-și 
recunoască greșeala, așa cum le-a explicat-o apostolul Petru:

„Dumnezeul lui Avraam, Isaac şi Iacov, Dumne-
zeul părinţilor noştri, a proslăvit pe Robul Său Isus, pe 
care voi L-aţi dat în mîna lui Pilat; şi v’aţi lepădat de 
El înaintea lui, măcar că el era de părere să -I dea dru-
mul. Voi v’aţi lepădat de Cel Sfînt şi Neprihănit, şi aţi 
cerut să vi se dăruiască un ucigaş.

Şi acum, fraţilor, ştiu că din neştiinţă aţi făcut 
aşa, ca şi mai marii voştri. Dar Dumnezeu a împlinit 
astfel ce vestise mai înainte prin gura tuturor prooro-
cilor Lui: că, adică, Hristosul Său va pătimi. Pocăiţi-vă 
dar, şi întoarceţi-vă la Dumnezeu, pentru ca să vi se 
şteargă păcatele, ca să vină dela Domnul vremile de 
înviorare, şi să trimeată pe Cel ce a fost rînduit mai 
dinainte pentru voi: pe Isus Cristos, pe care Cerul 
trebuie să-L primească, până la vremile aşezării din 
nou a tuturor lucrurilor: despre aceste vremi a vorbit 
Dumnezeu prin gura tuturor sfinţilor Săi prooroci din 
vechime“ (F.A. 3:11-21).

Noi știm astăzi prin Evanghelie că Isus din Nazaret a fost 
„Împăratul“ trimis de Dumnezeu pentru Israel. Îngerul a vestit:

„Nu te teme, Marie; căci ai căpătat îndurare înain-
tea lui Dumnezeu. Şi iată că vei rămînea însărcinată, 



10

şi vei naşte un fiu, căruia îi vei pune numele Isus. El va 
fi mare, şi va fi chemat Fiul Celui Prea Înalt; şi Dom-
nul Dumnezeu îi va da scaunul de domnie al tatălui 
Său David. Va împărăţi peste casa lui Iacov în veci, şi 
Împărăţia Lui nu va avea sfîrşit “ (Luca 1:30-33).

Magii au întrebat: 

„Unde este Împăratul de curînd născut al Iudeilor? 
Fiindcă I-am văzut steaua în Răsărit, şi am venit să ne 
închinăm Lui“ (Mat. 2:2).

Isus Christos a mărturisit înaintea lui Pilat că este împăratul 
pregătit de Dumnezeu:

„Atunci un Împărat tot eşti!“ I-a zis Pilat. ,,Da“, a 
răspuns Isus. ,,Eu sînt Împărat. Eu pentru aceasta 
M-am născut şi am venit în lume, …“ (Ioan 18:37: Luca 
23:3).

Pilat a scris deasupra crucii următoare inscripție: 
„Isus din Nazaret, împăratul Iudeilor“, și ca să 
priceapă și să afle toți „era scrisă în evreiește, latinește 
și grecește“ (Ioan 19:19-20).

Apostolul Pavel proclamă domnia împăratului trimis de Dumne-
zeu ca pe un imperativ al istoriei:

„În urmă, va veni sfîrşitul, cînd El va da Împărăţia 
în mînile lui Dumnezeu Tatăl, după ce va fi nimicit ori-
ce domnie, orice stăpînire şi orice putere. Căci trebuie 
ca El să împărăţească pînă va pune pe toţi vrăjmaşii 
supt picioarele Sale“ (1 Cor. 15:24-25).

Domnul Isus ne-a învățat să ne rugăm pentru împlinirea planului 
lui Dumnezeu cu împărăția terestră:

„Tatăl nostru care eşti în ceruri! Sfinţească-se Nu-
mele Tău; vie împărăţia Ta; facă-se voia Ta, precum 
în cer şi pe pămînt“ (Mat. 6:9).

Apocalipsa ne descoperă momentul în care Împăratul Isus Chris-
tos își va începe domnia pe pământ:

„Şi am auzit, ca un glas de gloată multă, ca vuie-
tul unor ape multe, ca bubuitul unor tunete puternice, 



11

care zicea: ,,Aliluia! Domnul, Dumnezeul nostru Cel 
Atotputernic, a început să împărăţească“ (Apoc. 19:6).

Istoria Israelului din vremea regilor este istoria unei nerăbdări 
care a trebuit plătită foarte scump, o vreme a mândriei care a tre-
buit să fie smerită, o vremea a neascultării care a trebuit pedepsită 
aspru, o vremea lepădării care a trebuit să fie ispășită din greu.

 Sursa materialului istoric 

Autorul primei cărţi a Regilor îşi încheie secţiunile dedicate 
anumitor regi invitându-şi cititorii să afle mai multe amănunte 
din „cartea faptelor lui Solomon“, din „cronicile împăraţilor 
lui Iuda“ sau din „cronicile împăraţilor lui Israel“ (1 Regi 11.41; 
14.19, 29; 15.7, 23, 31; 16.5). Cercetătorii susţin în unanimita-
te că aceste cărţi care cuprindeau însemnările secretarilor de la 
Curte nu au fost „canonice“ şi „inspirate“, dar au constituit sur-
sa contemporană din care s-a documentat cel care a scris cartea 
inclusă în canonul Bibliei. 

Scopul autorului a fost să arate motivul pentru care a fost dus 
poporul Israel în robie. Cel ce a făcut selecţia şi interpretarea ma-
terialului s-a aflat în mod direct sub călăuzirea Duhului Sfânt, aşa 
cum ne spune apostolul Pavel: 

„Toată Scriptura este insuflată de Dumnezeu şi 
de folos ca să înveţe, să mustre, să îndrepte, să dea 
înţelepciune în neprihănire,  pentru ca omul lui Dum-
nezeu să fie desăvârşit şi cu totul destoinic pentru orice 
lucrare bună“ (2 Tim. 3.16-17).

 Autorul cărţilor 1 şi 2 Regi

Tradiţia iudaică îl dă ca autor al Regilor pe profetul Ieremia. 
Există câteva elemente care justifică această opinie, iar noi n-
avem nici un motiv să le contrazicem: 

(1) În cărţile 1 şi 2 Regi, accentul se pune pe importanţa slujirii 
profeţilor în cadrul naţiunii, în timp ce în cărţile Cronici accentul 
este pus pe importanţa slujirii preoţilor. 



12

Era normal ca Ieremia să scrie aşa, după cum la fel de normal 
a fost şi ca Ezra să scrie cărţile Cronici prin prisma preocupărilor 
sale.

(2) Anumite pasaje din cărţile 1 şi 2 Regi sunt aproape identice 
cu pasaje paralele din cartea profetului Ieremia. 

De exemplu: 2 Regi 24.18 şi 25.30 apar şi în Ieremia 52.1-34.
(3) Anumite personaje, ca acel Ionadab şi fiii lui Recab apar 

numai în cărţile Regilor şi în cartea profetului Ieremia (2 Regi 
10.15, 23; Ieremia 35.6,9).

(4) Cei care au alcătuit Talmudul Babilonian îl dau ca autor 
pe profetul Ieremia (Babylonian Talmud, Tract Baba Bathra (Last 
Gate), 1.Mishna 5).

(5) Expresia „până în ziua de azi“ indică existenţa autorului pe 
vremea profetului Ieremia (1 Regi 8.8; 9.18; 10.21; 12.19; 2 Regi 
2.22; 8.22; etc.).

 Tema cărţilor 1 şi 2 Regi

Tema generală a cărţilor 1 şi 2 Regi este sugerată de include-
rea ei în grupul „profeţilor timpurii, de dinainte de robie“ (Iosua, 
Judecători, Samuel şi Regi), care ilustrează măsura în care po-
porul Israel s-a conformat sau a încălcat prevederile Codului 
Deuteronomic stabilit de Legea lui Moise. Nu este de mirare deci 
că autorul foloseşte ca referinţă „Legea lui Moise“ prin care sunt 
judecate persoanele în mod individual şi poporul în ansamblu. 
Expresia folosită este uneori o aluzie în termeni generali la Lege 
(1 Regi 10.31; 16.3-4; 18.4-6), iar alteori precizarea este directă şi 
citatul este foarte clar (1 Regi 14.5–6; 17.2–23; 21.3–9). 

De exemplu, măsurile luate de Iosia în cadrul reformelor sale 
religioase au constituit o implementare directă a prevederilor din 
cartea Deuteronomul:

„Împăratul Iosia a strâns la el pe toţi bătrânii lui 
Iuda şi ai Ierusalimului. Apoi s-a suit în Casa Dom-
nului, cu toţi bărbaţii lui Iuda şi cu toţi locuitorii 
Ierusalimului, preoţii, proorocii, şi tot poporul, de 
la cel mai mic până la cel mai mare.  A citit înaintea 
lor toate cuvintele din cartea legământului, pe care 



13

o găsiseră în Casa Domnului. Împăratul stătea pe 
scaunul lui împărătesc, şi a făcut legământ înaintea 
Domnului, îndatorindu-se să urmeze pe Domnul, şi să 
păzească poruncile, învăţăturile şi legile Lui, din toată 
inima şi din tot sufletul lui, ca să împlinească astfel cu-
vintele legământului acestuia, scrise în cartea aceasta. 
Şi tot poporul a intrat în legământ.“ (2 Regi 23.1-3).

Tema generală a cărţilor care fac parte din grupul „Profeţii 
timpurii“ a fost lansată în rugăciunea rostită de Ana, mama 
profetului Samuel, şi este aceea că atitudinea oamenilor faţă de 
Dumnezeu determină fericirea lor şi soarta lor eternă:

„Mi se bucură inima în Domnul, pute-
rea mea a fost înălţată de Domnul; mi s-a 
deschis larg gura împotriva vrăjmaşilor mei, căci 
mă bucur de ajutorul Tău. Nimeni nu este sfânt 
ca Domnul; nu este alt Dumnezeu decât Tine;  
nu este stâncă aşa ca Dumnezeul nostru. 

Nu mai vorbiţi cu atâta îngâmfare, să nu vă mai 
iasă din gură cuvinte de mândrie; căci Domnul este un 
Dumnezeu care ştie totul, şi toate faptele sunt cântărite 
de El.  

Arcul celor puternici s-a sfărâmat, şi cei slabi sunt 
încinşi cu putere. Cei ce erau sătui, se închiriază pen-
tru pâine, şi cei ce erau flămânzi se odihnesc; chiar cea 
stearpă naşte de şapte ori, şi cea care avea mulţi copii 
stă lâncezită. 

Domnul omoară şi învie, El pogoară în Locuinţa 
morţilor şi El scoate de acolo.  Domnul sărăceşte şi El 
îmbogăţeşte, El smereşte şi El înalţă,  El ridică din pul-
bere pe cel sărac, ridică din gunoi pe cel lipsitc a să-i 
pună să şadă alături cu cei mari, şi le dă de moştenire 
un scaun de domnie îmbrăcat cu slavă. Căci ai Dom-
nului sunt stâlpii pământului, şi pe ei a aşezat El 
lumea.   El va păzi paşii preaiubiţilor Lui, dar cei răi 
vor fi nimiciţi în întuneric; căci omul nu va birui prin 
putere. 

Vrăjmaşii Domnului vor tremura. Din înălţimea 
Cerului El Îşi va arunca tunetul asupra lor; Domnul va 
judeca marginile pământului. 



14

El va da Împăratului Său putere, şi El va înălţa 
tăria Unsului Lui.“ (1 Samuel 2.1-10).

Conform acestei rugăciuni/cântare/program profetic, Dum-
nezeu Se va purta cu oamenii în funcţie de atitudinea lor faţă de 
El.  Expresia „El (împăratul respectiv) a făcut ce este rău înain-
tea Domnului“ apare de nu mai puţin de douăzeci şi opt de ori 
în cărţile 1 şi 2 Regi. Chiar şi apariţia profeţilor a fost motivată 
de dorinţa lui Dumnezeu de a-i întoarce pe oameni la ascultarea 
de Lege, pentru a-i putea reaşeza în binecuvântările legământului 
mesianic.

Fiindcă viaţa lui Saul, David şi Solomon merită o tratare 
individuală, studiul de faţă va avea drept obiect evoluţia celorlalţi 
împăraţi ai lui Israel. Despre primii doi ne vom mărgini să spu-
nem câteva cuvinte în capitolul următor.



15

C
hem

area tronului

1.  
 

Cum se pierde o împărăție ?

Capitolul acesta cuprinde în rezumat, toată mișcarea 
ulterioară a cărții. Asemenea celor mai buni scriitori și cronica-
ri moderni, autorul arhivelor regale își începe cronica printr-un 
tablou tematic intitulat: „Cum se poate pierde o împărăție?“ Su-
biectul a fost important atunci și este la fel de important astăzi, 
atât în planul colectiv al unei națiuni, cât și în planul particular 
unei vieți individuale.

O cercetare a cărților Vechiului Testament ne va fi folositoare 
numai dacă reușim să ștergem praful de pe ele, să le readucem la 
viață și să le considerăm ca un material didactic prin care Dum-
nezeu ne învață lecții esențiale de viaţă. 

Cu cât ne uităm mai de aproape la întâmplările din aces-
te cărți, cu atât ne dăm seama că și ele se uită la noi, cu ochi 
mari, abia așteptând să ne dea sfat și povață. Privite din această 
perspectivă, cărțile 1 și 2 Regi sunt un bun prilej de introspecție 
și maturizare menite a ne ajuta să ne verificăm echilibrul dintre 
libertate și dependență în viaţa noastră de umblare cu Dumnezeu. 

Într-adevăr, viața creştină devine interesantă, bogată și chiar 
fascinantă numai atunci când învățăm cum să ne-o trăim prin 
puterea lui Dumnezeu. El ne poate ajuta să domnim în așa fel 
peste viața noastră încât să fim o binecuvântare pentru cei din 



16

jurul nostru. Apostolul Pavel face următoarea remarcă extrem de 
interesantă:

,,Dacă deci prin greşeala unuia singur, moartea 
a domnit prin el singur, cu mult mai mult cei ce pri-
mesc, în toată plinătatea, harul şi darul neprihănirii, 
vor domni în viaţă prin acel Unul singur, care este Isus 
Cristos!“ (Rom. 5:17). 

Când Dumnezeu a pus deoparte poporul Israel și l-a făcut o 
mărturie pentru Neamuri, El S-a gândit că toate celelalte națiuni 
se vor uita la Israel și vor învăța din comportarea acestui popor. 

Pe de altă parte, ceea ce s-a întâmplat în istoria lui Israel 
reprezintă un prototip a ceea ce se poate întâmpla cu mărturia 
personală a fiecărui copil al lui Dumnezeu.

Primele 11 capitole din cartea 1 Regi îi sunt dedicate lui Solo-
mon. Nu ne propunem să facem un studiu amănunțit asupra 
acestui personaj. L-am făcut în comentariul la cartea Eclesiastul, 
intitulat „Chemarea eternității“. 

De data aceasta, ne vom opri asupra câtorva aspecte legate de 
domnia lui Solomon doar ca să ilustrăm tema generală a între-
gii cărți, tiparul după care va fi analizată viața tuturor regilor care 
i-au urmat pe tronul lui Israel, dar și tiparul după care evoluează 
domnia fiecăruia dintre noi în viață. Vom scoate în evidență 
secretele unei domnii reușite, iar apoi vom analiza cauzele 
prăbușirii lui Solomon. Vom descoperi astfel o lecție utilă pentru 
fiecare dintre noi.

Cele trei mari secrete ale izbânzilor lui Solomon au fost: 
- acceptarea hotărârilor lui Dumnezeu, 
- dependența de înțelepciunea lui Dumnezeu și 
- așezarea unei rânduieli divine în toate sectoarele vieții. 
Cauzele prăbuşirii lui Solomon au fost: 
- o neveghere asupra lui însuşi, 
- alianțe cu puterile străine și 
- o viață afectivă dezordonată. 

Să le luăm pe rând ...



17

I. Secretele izbânzilor 
lui Solomon

Motto: Ca să ajungi mare, trebuie să fii mic în 
faţa unui Dumnezeu mare. 

Împăratul David a fost mare pentru că a acceptat să fie înto-
tdeauna ,,pe poziția a doua din împărăție“. David a subordonat 
tronul său de la Ierusalim tronului aflat în ceruri. Adevăratul 
Împărat al evreilor a fost în esență, Iehova. David a acceptat 
„poziția a doua“ în schema universală a lucrurilor.

Cine vrea să domnească foarte bine peste oameni trebuie să 
învețe mai întâi foarte bine cum să I se supună lui Dumnezeu. 
Viața ta și a mea nu se desfășoară într-un vacuum, ci în contextul 
universal al împărăției care cuprinde „cerurile și pământul“. Cu 
alte cuvinte, omul nu poate domni în viață decât ca reprezentant 
al stăpânirii dumnezeieşti. Aceasta este poziția inițială în care l-a 
așezat Dumnezeu pe Adam în grădina Edenului (Gen. 1:28). 

Dacă acceptăm această domnie a primatului divin în 
viața noastră, vom vedea cum toate circumstanțele se mișcă 
providențial în direcția binecuvântărilor. Dar dacă ne declarăm 
independenți, încercând o iluzorie autonomie, vom desco-
peri foarte curând că toate circumstanțele ne-au devenit 
potrivnice, lăsându-se cu urmări dureroase, deseori chiar catas-
trofale. Simbolic, vom numi studiul nostru asupra cărților 1 și 2 
Regi „Chemarea tronului“. 

Cum este cel ce stă pe tron așa este și poporul pe care-l condu-
ce. Voința regelui este determinantă pentru soarta întregului 
popor. La fel este și în viața ta. De ceea ce alegi tu depinde ferici-
rea ta și fericirea celor din jurul tău. Să începem deci cu secretele 
succesului domniei lui Solomon.

Primul și cel mai mare secret al succesului lui Solomon a 
constat în faptul că el nu și-a acaparat, ci „a primit“ domnia pe 
tronul de la Ierusalim. Solomon a ajuns rege pe când încă mai 
trăia tatăl său. Inițial, ni se spune că un alt fiu al lui David, Ado-
nia, care era mai mare ca Solomon, a încercat să se proclame rege 
fără aprobarea tatălui său. Când a aflat de obrăznicia lui Adonia, 
David s-a grăbit să-l proclame împărat pe Solomon. Asta a fost 



18

fost alegerea lui Dumnezeu prin David. Solomon a ajuns rege 
pentru că Dumnezeu și David l-au făcut rege. 

Iată care este cel dintâi secret al unei domnii fericite. Trebuie 
să ne privim viața ca pe un dar de la Dumnezeu. Când avem în-
credere în Dumnezeu, El are grijă să aducă orice împrejurare sub 
control și să reducă la tăcere orice amenințare, orice dușmănie 
care ne-ar putea amenința domnia.

Solomon și Adonia sunt două personalități foarte potrivite 
pentru un studiu în contraste. Acesta este subiectul din primul 
capitol al cărții Regi. Deznodământul conflictului ne este dat în 
capitolul 2. 

Cartea Regi începe cu descrierea unui episod penibil din viața 
lui David și ne întrebăm cum de Dumnezeu n-a ales să-l treacă cu 
vederea. Singura motivație este aceea că Abișag, sunamita, tânăra 
frumoasă cu care facem cunoştinţă în capitolul respectiv, va juca 
un rol important în conflictul dintre Solomon și Adonia:

„Împăratul David era bătrân, înaintat în vârstă; 
îl acopereau cu haine, şi nu se putea încălzi. Slu-
jitorii lui i-au zis: «Să se caute pentru domnul 
nostru, împăratul, o fată fecioară; ea să stea înaintea 
împăratului, să-l îngrijească, şi să se culce la sânul 
tău; şi domnul nostru, împăratul, se va încălzi.» 

Au căutat în tot ţinutul lui Israel o fată tânără şi 
frumoasă, şi au găsit pe Abişag, sunamita, pe care au 
adus-o la împărat. Această fată era foarte frumoasă. 
Ea a îngrijit pe împărat, şi i-a slujit; dar împăratul nu 
s-a împreunat cu ea.“ (1 Regi 1:1-4).

Deși nu i-a fost nevastă, în sensul propriu al cuvântului, 
Abișag i-a aparținut lui David și a rămas în casa împăratului chiar 
și după moartea acestuia. 

Textul sare apoi direct la Adonia și la încercarea lui de a se 
așeza pe tronul lui Israel, deşi tatăl său David încă se mai afla în 
viață.

„Adonia, fiul Haghitei, s-a semeţit până acolo în-
cât a zis: «Eu voi fi împărat!» Şi şi-a pregătit care şi 
călăreţi, şi cincizeci de oameni care alergau înaintea 
lui. 



19

Tatăl său nu-l mustrase niciodată în viaţa lui, 
zicând: «Pentru ce faci aşa?» Adonia, de altfel, era 
foarte frumos la chip, şi se născuse după Absalom.“ (1 
Regi 1:5-6).

Adonia a crezut că împărăția ,,i se cuvine“, în virtutea vârstei, 
a poziției în cadrul familiei regale și a puterii personalității lui. 
Acțiunea lui Adonia a divizat Curtea regală. Cei care s-au temut 
că Adonia va ajunge împărat au ales imediat să-i jure credință. 
Ceilalți, credincioși lui David și neimpresionați de obrăznicia lui 
Adonia, nu s-au dus împreună cu Adonia:

„El a vorbit cu Ioab, fiul Ţeruiei, şi cu preotul 
Abiatar: şi aceştia au trecut de partea lui. Dar preo-
tul Ţadoc, Benaia, fiul lui Iehoiada, proorocul Natan, 
Şimei, Rei şi vitejii lui David, n-au fost cu Adonia.

Adonia a tăiat oi, boi şi viţei graşi, lângă piatra lui 
Zohelet, care este lângă En-Roguel; şi a poftit pe toţi 
fraţii lui, fiii împăratului, şi pe toţi bărbaţii lui Iuda 
din slujba împăratului. Dar n-a poftit pe proorocul 
Natan, nici pe Benaia, nici pe viteji, nici pe fratele său 
Solomon.“ (1 Regi 1:7-10).

Reprezentant al lui Dumnezeu la curtea lui David, proorocul 
Natan și-a manifestat spiritul de veghere asupra împărăției 
și a trimis-o pe Bat-Șeba, mama lui Solomon, să-i vorbească 
împăratului. Este clar că David era marele absent din treburile 
împărăției. Adonia avea dreptate într-o oarecare măsură. Tronul 
era neglijat și poporul suferea din pricina aceasta. Era timpul ca 
cineva să-i aducă aminte lui David de obligația lui de a-și ține 
făgăduințele și de a-l așeza pe Solomon ca succesor la domnie. 

Mașinațiile puse la punct de Natan și Bat-Șeba nu trebuie in-
terpretate drept nişte strategii ale firii pământeşti, ci se cer a fi 
văzute ca gesturi de mare respect pentru David. Cei doi trec cu 
mult tact peste neputințele și apatia vinovată a împăratului și, 
deși el era doar o umbră a marelui om de altădată, îl tratează ca 
pe un suveran absolut al țării:

„Atunci Natan a zis Bat-Şebei, mama lui Solomon: 
«N-ai auzit că Adonia, fiul Haghitei, s-a făcut 

împărat, fără să ştie domnul nostru David? Vino dar 



20

acum, şi-ţi voi da un sfat, ca să-ţi scapi viaţa ta şi viaţa 
fiului tău Solomon. 

Du-te, intră la împăratul David, şi spune-i: 
‘Împărate, domnul meu, n-ai jurat tu roabei tale, zi-
când: „Fiul tău Solomon va împărăţi după mine, şi 
va şedea pe scaunul meu de domnie?“ Pentru ce dar 
împărățeşte Adonia?’ 

Şi în timp ce tu vei vorbi cu împăratul, eu însumi 
voi intra după tine, şi-ţi voi întări cuvintele.» 

Bat-Şeba s-a dus în odaia împăratului. El era foar-
te bătrân; şi Abişag, sunamita, îi slujea. Bat-Şeba s-a 
plecat şi s-a închinat înaintea împăratului. 

Şi împăratul i-a zis: «Ce vrei?» Ea i-a răspuns: 
«Domnul meu, tu ai jurat roabei tale pe Domnul, Du-
mnezeul tău, zicând: ‘Solomon, fiul tău, va împărăţi 
după mine, şi va şedea pe scaunul meu de domnie.’ 

Şi acum iată că Adonia împărăţeşte! Şi tu nu ştii, 
împărate, domnul meu! El a înjunghiat boi, viţei graşi 
şi oi în mare număr; şi a poftit pe toţi fiii împăratului, 
pe preotul Abiatar, şi pe Ioab, căpetenia oştirii, dar pe 
robul tău Solomon nu l-a poftit. 

Împărate, domnul meu, tot Israelul are ochii 
îndreptaţi spre tine, ca să-i faci cunoscut cine va şedea 
pe scaunul de domnie al împăratului, domnului meu, 
după el. Şi când împăratul, domnul meu, va fi culcat 
împreună cu părinţii săi, se va întâmpla că eu şi fiul 
meu Solomon vom fi priviţi ca nişte vinovaţi.» 

Pe când încă vorbea ea cu împăratul, iată că a sosit 
proorocul Natan.   Au dat de ştire împăratului, şi au 
zis: «Iată că a venit proorocul Natan!» 

El a intrat înaintea împăratului, şi s-a închinat 
înaintea împăratului cu faţa până la pământ. Şi Natan 
a zis: «Împărate, domnul meu, oare tu ai zis: ‘Adonia 
va împărăţi după mine, şi va şedea pe scaunul meu de 
domnie?’ 

Căci el s-a pogorât astăzi, a tăiat boi, viţei graşi şi 
oi, în mare număr; şi a poftit pe toţii fiii împăratului, 
pe căpeteniile oştirii, şi pe preotul Abiatar. Şi ei 



21

mănâncă şi beau înaintea lui, şi zic: ‘Trăiască 
împăratul Adonia!’

Dar nu m-a poftit nici pe mine, care sunt robul tău, 
nici pe preotul Ţadoc, nici pe Benaia, fiul lui Iehoiada, 
nici pe robul tău Solomon. 

Oare din porunca domnului meu, împăratul, are 
loc lucrul acesta, şi fără să fi făcut cunoscut robu-
lui tău cine are să se suie pe scaunul de domnie al 
împăratului, domnului meu, după el?»

Împăratul David a răspuns: «Chemaţi-mi pe 
Bat-Şeba.» Ea a intrat, şi s-a înfăţişat înaintea 
împăratului. Şi împăratul a jurat, şi a zis: «Viu este 
Domnul, care m-a izbăvit din toate necazurile, că, 
aşa cum am jurat pe Domnul, Dumnezeul lui Israel, 
zicând: ‘Fiul tău Solomon va împărăţi după mine, şi 
va şedea pe scaunul meu de domnie în locul meu,’ - aşa 
voi face azi.» 

Bat-Şeba s-a plecat cu faţa la pământ, şi s-a închi-
nat înaintea împăratului. Şi a zis: «Trăiască pe vecie 
domnul meu, împăratul David!»“ (1 Regi 1:11-31).

Vegherea lui Natan și tactul Bat-Șebei l-au scos pe David din 
criza produsă de Adonia. Solomon a intrat astfel în privilegiile 
domniei, deși era mai tânăr decât Adonia. 

În plus, Solomon a fost disprețuit de ceilalți frați din familia 
regală pentru că fusese fiul unei femei seduse de împărat. Cei care 
ați citit 2 Samuel știți că Solomon, fiindcă fusese fiul Bat-Șebei, 
n-a fost iubit de nimeni la Curte și, drept urmare, a trebuit să fie 
dat de David spre creștere lui Natan, care i-a pus și un nume pe 
măsură, „Iedidia“, cel neiubit de oameni, dar iubit de Domnul:

„David a mângâiat pe nevastă-sa Bet-Şeba, a intrat 
la ea şi s-a culcat cu ea. Ea a născut un fiu, pe care l-a 
numit Solomon, şi care a fost iubit de Domnul. El l-a 
încredinţat în mâinile proorocului Natan, şi Natan i-a 
pus numele Iedidia (Iubitul Domnului), pentru Dom-
nul.“ (2 Sam. 12:24-25).

Nu-i de mirare că le-a fost greu să-l accepte ca suveran al 
țării. „Un fiu disprețuit, care ajunge până la urmă domnitor peste 



22

toți ceilalți frați ai săi“, oare unde am mai întâlnit acest tipar în 
Biblie?!

Demersul întreprins de către Natan și Bat-Șeba a contracarat 
lovitura de stat inițiată de Adonia. Foarte important de subliniat 
este că textul nu ne spune nimic despre părerea sau atitudinea lui 
Solomon în toată această criză. Deducția logică este că Solomon 
nu s-a luptat el personal pentru tron. Spre deosebire de Adonia, 
Solomon nu ,,a luat împărăția“, ci „a primit-o“. Pentru câteva ore 
însă, Ierusalimul a fost perplex asistând la două serbări de înco-
ronare concomitente. Iat-o pe cea a lui Solomon:

„Împăratul David a zis: «Chemaţi-mi pe preotul 
Ţadoc, pe proorocul Natan şi pe Benaia, fiul lui Iehoia-
da.» Ei au intrat şi s-au înfăţişat înaintea împăratului. 

Şi împăratul le-a zis: «Luaţi cu voi pe slujitorii 
stăpânului vostru, puneţi pe fiul meu Solomon călare 
pe catârul meu, şi pogorâţi-l la Ghihon. 

Acolo, preotul Ţadoc şi proorocul Natan să-l ungă 
împărat peste Israel. Să sunaţi din trâmbiţă, şi să 
ziceţi: ‘Trăiască împăratul Solomon!’ 

Să vă suiţi apoi după el ca să vină să se aşeze pe 
scaunul meu de domnie, şi să împărăţească în locul 
meu. Căci porunca mea, este ca el să fie căpetenia lui 
Israel şi Iuda.» 

Benaia, fiul lui Iehoiada, a răspuns împăratului: 
«Amin! Aşa să vrea Domnul, Dumnezeul domnului 
meu, împăratul: Domnul să fie cu Solomon cum a fost 
cu domnul meu, împăratul, ca să-şi înalţe scaunul de 
domnie mai presus de scaunul de domnie al domnului 
meu, împăratul David!» 

Atunci preotul Ţadoc s-a pogorât împreună cu 
proorocul Natan, cu Benaia, fiul lui Iehoiada, cu 
cheretiţii şi peletiţii; au pus pe Solomon călare pe 
cătârul împăratului David, şi l-au dus la Ghihon. Preo-
tul Ţadoc a luat cornul cu untdelemn din cort, şi a uns 
pe Solomon. 

Au sunat din trâmbiţă, şi tot poporul a zis: 
«Trăiască împăratul Solomon!» Tot poporul s-a suit 



23

după el, şi poporul cânta din fluier şi se desfăta cu 
mare bucurie; se clătina pământul de strigătele lor. 

Zvonul acesta a ajuns până la Adonia şi la toţi cei 
poftiţi care erau cu el, tocmai în clipa când sfârşeau 
de mâncat. Ioab, auzind sunetul trâmbiţei, a zis: «Ce 
este cu vuietul acesta de care răsună cetatea?»“ (1 Regi 
1:32-41).

Confuzia domnea peste toată cetatea. Până și unul dintre fiii 
lui Abiatar, preotul aliat cu Adonia, avea alte sentimente decât 
tatăl său față de cele întâmplate:

„Pe când vorbea el încă, a venit Ionatan, fiul preo-
tului Abiatar. Şi Adonia a zis: «Apropie-te, căci eşti un 
om viteaz, şi aduci veşti bune.» 

«Da», a răspuns Ionatan lui Adonia, «domnul nos-
tru, împăratul David, a făcut împărat pe Solomon. A 
trimis cu el pe preotul Ţadoc, pe proorocul Natan, pe 
Benaia, fiul lui Iehoiada, pe cheretiţi şi peletiţi, şi l-au 
pus călare pe catârul împăratului. 

Preotul Ţadoc şi proorocul Natan l-au uns împărat 
la Ghihon. De acolo s-au suit veselindu-se, şi cetatea a 
fost pusă în mişcare: acesta este vuietul pe care l-aţi 
auzit. Solomon s-a şi aşezat pe saunul de domnie al 
împăratului.  

Și slujitorii împăratului au venit să binecuvânteze 
pe domnul nostru, împăratul David, zicând: ‘Dumne-
zeul tău să facă numele lui Solomon mai vestit decât 
numele tău, şi el să-şi înalţe scaunul de domnie mai 
presus de scaunul tău de domnie!’ 

Şi împăratul s-a închinat pe patul său. Iată ce a 
zis şi împăratul: «Binecuvântat să fie Domnul, Dum-
nezeul lui Israel, care mi-a dat astăzi un urmaş pe 
scaunul meu de domnie, şi mi-a îngăduit să-l văd!»“ (1 
Regi 1:42-48).

Oricât ar fi fost Adonia de pornit, el și-a dat seama că atâta 
vreme cât trăiește David, ultimul cuvânt îi aparține. Înfrânt 
pe față, dar nefrânt în inima lui, Adonia și toți cei din suita sa 
„regală“ au priceput că alunecaseră pe panta greșită a istoriei și că 
se aflau acum într-un mare pericol:



24

„Toţi cei poftiţi de Adonia s-au umplut de spaimă; 
s-au sculat şi au plecat care încotro. Adonia s-a temut 
de Solomon; s-a sculat şi el, a plecat, şi s-a apucat de 
coarnele altarului.“ (1 Regi 1:49-50).

Gestul simbolic făcut de Adonia, agățarea de coarnele altaru-
lui, a însemnat că el se considera un fugar nevinovat care dorește 
să se pună sub ocrotirea divină. Solomon acceptă prudent poziția 
lui Adonia și este gata să-i mai ofere o șansă:

„Au venit şi au spus lui Solomon: «Iată 
că Adonia se teme de împăratul Solomon, şi  
s-a apucat de coarnele altarului, zicând: ‘Să-mi jure 
împăratul Solomon azi că nu va omorî pe robul său cu 
sabia!’» 

Solomon a zis: «Dacă va fi om cinstit, un păr din 
cap nu-i va cădea la pământ; dar dacă se va găsi 
răutate în el, va muri.» 

Şi împăratul Solomon a trimis nişte oameni care 
l-au pogorât de pe altar. El a venit şi s-a închinat 
înaintea împăratului Solomon, şi Solomon i-a zis: 
«Du-te acasă.» “ (1 Regi 1:51-53).

Prin definiție, o greșeală este ceva necaracteristic, o excepție 
de la regulă, o anomalie, un accident. Însă, o greșeală repetată 
este dovada unui caracter pervers. 

Acesta a fost raționamentul și mesajul lui Solomon. Departe 
de a fi ,,greșit“ când a vrut să pună mâna pe putere, Adonia va do-
vedi foarte curând că gândul de a deveni rege încă îl mai stăpânea, 
și chiar intenţiona să-l pună în aplicare. Dovada o avem în capito-
lul doi din cartea Regi. Planul lui Adonia a fost să-l înlocuiască pe 
David în relația cu Abișag, spunând astfel voalat națiunii că Solo-
mon a fost destul de ,,matur“ ca să meargă pe măgarul regal, dar 
este încă insuficient de bărbat ca să ia locul tatălui său, în pat cu 
Abișag. 

„Adonia, fiul Haghitei, s-a dus la Bat-Şeba, mama 
lui Solomon. Ea i-a zis: «Vii cu gânduri paşnice?» 
El a răspuns: «Da.»  Şi a adăugat: «Am să-ţi spun o 
vorbă.» Ea a zis: «Vorbeşte!» 



25

Şi el a zis: «Ştii că împărăţia era a mea, şi că tot 
Israelul îşi îndrepta privirile spre mine ca să fiu 
împărat. Dar împăraţia s-a întors, şi a căzut fratelui 
meu, pentru că Domnul i-a dat-o. Acum îţi cer un lu-
cru: nu-ţi întoarce faţa!» 

Ea i-a răspuns: «Vorbeşte!» Şi el a zis: «Spune, te 
rog, împăratului Solomon, căci nu se poate să nu te 
asculte, să-mi dea de nevastă pe Abişag, sunamita.» 
Bat-Şeba a zis: «Bine! voi vorbi împăratului pentru 
tine.»“ (1 Regi 2:13-18).

Tipologic, Solomon este exponentul celui care „primește“ tro-
nul prin har, dar trebuie să domnească prin dreptate. Adonia este 
exponentul celui care lucrează fără Dumnezeu, în virtutea unei 
mult prea bune păreri despre sine însuși. Cuvintele pe care i le-a 
spus Bat-Șebei arată clar că Adonia nu a regretat răul pe care-l 
făcuse, ci doar faptul că fusese prins „cu mâța-n sac“. Iată ce a 
spus el: 

„Ştii că împărăţia era a mea, şi că tot Israelul îşi 
îndrepta privirile spre mine ca să fiu împărat. Dar 
împăraţia s-a întors, şi a căzut fratelui meu…“ (1 Regi 
2:15).

Cei care sunt înclinați să nu dea prea mulți bani pe Bat-Șeba 
și care o consideră un exemplar de frumusețe feminină lipsit de 
prea multă înțelepciune, citează opacitatea cu care a primit ea 
propunerea lui Adonia drept o dovată zdrobitoare. Într-adevăr, 
Bat-Șeba, care a trebuit să fie pusă în mișcare de Natan pentru ca 
să-i spună lui David ceea ce era cazul să știe și ea singură, se lasă 
de data aceasta manevrată cu foarte mare ușurință de Adonia. Cei 
care n-o pot ierta pentru că s-a lăsat prea ușor sedusă și de Da-
vid, o caracterizează cam așa: „ochi frumoși, păr lung, dar minte 
scurtă“. Priviți-o cât de naivă se duce la Solomon, cât de regește 
este cinstită și ce surprinsă rămâne de izbucnirea mânioasă a fiu-
lui ei:

„Bat-Şeba s-a dus la împăratul Solomon, să-i 
vorbească pentru Adonia. Împăratul s-a sculat s-o 
întâmpine, s-a închinat înaintea ei, şi a şezut pe scau-
nul său de domnie. Au pus un scaun pentru mama 
împăratului, şi ea a şezut la dreapta lui. 



26

Apoi a zis: «Am să-ţi fac o mică rugăminte: să mă 
asculţi!» Şi împăratul i-a zis: «Cere, mamă, căci te voi 
asculta.» Ea a zis: «Abişag, sunamita, să fie dată de 
nevastă fratelui tău Adonia.» 

Împăratul Solomon a răspuns mamei sale: «Pen-
tru ce ceri numai pe Abişag, sunamita, pentru Adonia? 
Cere şi împărăţia pentru el, căci este fratele meu mai 
mare decât mine; pentru el, pentru preotul Abiatar, şi 
pentru Ioab, fiul Ţeruiei.» 

Atunci împăratul a jurat pe Domnul, zicând: «Să 
mă pedepsească Dumnezeu cu toată asprimea, dacă 
nu-l vor costa viaţa pe Adonia cuvintele acestea! 
Acum, viu este Domnul, care m-a întărit şi m-a suit pe 
scaunul de domnie al tatălui meu David, şi care mi-a 
făcut o casă, după făgăduinţa Lui, că astăzi va muri 
Adonia!» 

Şi împăratul Solomon a trimis pe Benaia, fiul lui 
Iehoiada, care l-a lovit; şi Adonia a murit.“ (1 Regi 
2:19-25).

Solomon și-a dat imediat seama că un astfel de om va fi mereu 
un pericol pentru domnie. Prin cererea lui vicleană, Adonia și-a 
semnat singur condamnarea la moarte. Răbufnirea de mânie a lui 
Solomon a fost cum nu se poate mai justificată. Adonia urmărea 
să-l discrediteze nu numai ca împărat, ci și ca bărbat. Atacul la 
virilitate era pe atunci una dintre cele mai mari insulte, iar Ado-
nia dorea să spună indirect națiunii că nu ajunsese pe tron acela 
care ar fi trebuit. 

Solomon a avut peste trei sute de neveste și șapte sute de 
concubine! Nu cred că aceasta a fost metoda lui de a răspunde 
public îndoielilor lui Adonia, dar este bine să arătăm că bărbăția, 
virilitatea, era pe atunci dovada alegerii divine a suveranilor. Prin 
ea, Dumnezeu arăta tuturor că cel ales merită  să se reproducă în-
tr-un mare număr de urmași, și poate fi întemeietorul unei familii 
regale puternice.  

Al doilea secret al succesului lui Solomon a fost dependența de 
înțelepciunea divină. În capitolul trei al cărții 1 Regi ni se spune 
că Solomon a avut un vis în care Dumnezeu l-a îndemnat să ceară 
un lucru pe care l-ar fi dorit el la început de domnie.  De remarcat 



27

este faptul că Solomon n-a cerut nici bogăție, nici cinste sau putere, 
ci … înțelepciune:

„La Gabaon, Domnul S-a arătat în vis lui Solomon 
noaptea şi Dumnezeu i-a zis: «Cere ce vrei să-ţi dau.» 
Solomon a răspuns: «Tu ai arătat o mare bunăvoinţă 
faţă de robul Tău David, tatăl meu, pentru că umbla 
înaintea Ta în credincioşie, în dreptate şi în curăţie 
de inimă faţă de Tine; i-ai păstrat această mare 
bunăvoinţă şi i-ai dat un fiu, care şade pe scaunul lui 
de domnie, cum se vede astăzi. 

Acum Doamne, Dumnezeul meu, Tu ai pus pe robul 
Tău să împărăţească în locul tatălui meu, David; şi eu 
nu sunt decât un tânăr, nu sunt încercat. Robul Tău 
este în mijlocul poporului pe care l-ai ales, popor foar-
te mare, care nu poate fi nici socotit, nici numărat, din 
pricina mulţimii lui.

Dă, dar, robului Tău o inimă pricepută, ca să jude-
ce pe poporul Tău, să deosebească binele de rău! Căci 
cine ar putea să judece pe poporul Tău, pe poporul 
acesta aşa de mare la număr!?»

Cererea aceasta a lui Solomon a plăcut Domnului. 
Şi Dumnezeu a zis: «Fiindcă lucrul acesta îl ceri, 

fiindcă nu ceri pentru tine nici viaţă lungă, nici 
bogăţii, nici moartea vrăjmaşilor tăi, ci ceri pricepere, 
ca să faci dreptate, voi face după cuvântul tău. Îţi voi 
da o inimă înţeleaptă şi pricepută, aşa cum n-a fost 
nimeni înaintea ta şi nu se va scula nimeni niciodată 
ca tine.

Mai mult, îţi voi da şi ce n-ai cerut: bogăţii şi 
slavă, aşa încât în tot timpul vieţii tale nu va fi nici 
un împărat ca tine. Şi dacă vei umbla în căile Mele, 
păzind legile şi poruncile Mele, cum a făcut David, 
tatăl tău, îţi voi lungi zilele.»“ (1 Regi 3:5-14).

Iată cum este formulat acest secret în culegerea de proverbe a 
lui Solomon: 

„Încrede-te în Domnul din toată inima ta, şi nu te 
bizui pe înţelepciunea ta!“ (Prov. 3:5).



28

Solomon a intuit că nu poate conduce poporul lui Dumnezeu 
fără să aibă înțelepciune de la Dumnezeu. Prin cererea sa, Solo-
mon se ridică la înălțimea unei vieți trăite în Noul Testament. 
Iată cum sună principiul dependenței de înțelepciunea divină în 
textul Epistolei lui Iacov:

„Fraţii mei, să priviţi ca o mare bucurie când 
treceţi prin felurite încercări, ca unii care ştiţi că încer-
carea credinţei voastre lucrează răbdare. 

Dar răbdarea trebuie să-şi facă desăvârşit lucra-
rea, pentru ca să fiţi desăvârşiţi, întregi, şi să nu duceţi 
lipsă de nimic. 

Dacă vreunuia dintre voi îi lipseşte înţelepciunea, 
s-o ceară de la Dumnezeu, care dă tuturor cu mână 
largă şi fără mustrare, şi ea îi va fi dată.“ (Iacov 
1:2-5).

Înțelepciunea necesară fiecărui creștin vine de la Domnul, ca o 
consecinţă normală a umblării cu El. Trebuie să ne însușim şi noi 
cererea lui Solomon, dacă vrem să ne bucurăm de succes și bine-
cuvântare în viața noastră.  Deși n-a cerut faimă și bogăție de la 
Dumnezeu, Solomon le-a primit din belșug. Ele au fost răsplata, 
însă, așa cum vom vedea, și ruina lui. 

„Dumnezeu a dat lui Solomon înţelepciune, 
foarte mare pricepere, şi cunoştinţe multe ca nisi-
pul de pe ţărmul mării. Înţelepciunea lui Solomon 
întrecea înţelepciunea tuturor fiilor Răsăritului şi 
toată înţelepciunea egiptenilor.  

El era mai înţelept decât orice om, mai mult decât 
Etan, ezrahitul, mai mult decât Heman, Calcol şi Dar-
da, fiii lui Mahol; şi faima lui se răspândise printre 
toate neamurile din jur. A rostit trei mii de pilde, şi a 
alcătuit o mie cinci cântări. 

A vorbit despre copaci, de la cedrul din Liban până 
la isopul care creşte pe zid; a vorbit de asemenea des-
pre dobitoace, despre păsări, despre târâtoare şi 
despre peşti. 

Veneau oameni din toate popoarele să ascul-
te înţelepciunea lui Solomon, din partea tuturor 



29

împăraţilor pământului care auziseră vorbindu-se 
despre înţelepciunea lui.“ (1 Regi 4:29-34). 

(3) Al treilea secret al succesului lui Solomon a fost organiza-
rea bună pe care a instaurat-o în țară. Se spune, pe drept cuvânt, 
că David a transformat Israelul dintr-o alianță de triburi într-o 
națiune unitară și prosperă. La fel de adevărat este, însă, și faptul 
că Solomon a luat Israelul de la tatăl său și l-a transformat într-o 
țară model, un imperiu de temut și o națiune invidiată în toată 
lumea de atunci. Capitolul 4 din 1 Regi ne descrie în amănunt 
rânduiala pe care a instaurat-o Solomon în țară.

„Împăratul Solomon era împărat peste tot Israelul. 
Iată căpeteniile pe care le avea în slujba lui: Aza-

ria, fiul preotului Ţadoc, Elihoref şi Ahia, fiii lui Şişa, 
erau logofeţi; Iosafat, fiul lui Ahilud, era scriitor; 
Benaia, fiul lui Iehoiada, era peste oştire; Ţadoc şi 
Abiatar erau preoţi.

Azaria, fiul lui Natan, era mai mare peste în-
grijitori. Zabud, fiul lui Natan era slujbaş de stat, 
cirac al împăratului; Ahişar era mai mare peste casa 
împăratului; şi Adoniram, fiul lui Abda, era mai mare 
peste dări.

Solomon avea doisprezece îngrijitori peste tot Is-
raelul. Ei îngrijeau de hrana împăratului şi a casei lui, 
fiecare timp de o lună din an.

 Iată-le numele: Fiul lui Hur, pe muntele lui Efraim. 
Fiul lui Decher, la Macaţ, la Saalbim, la Bet-Şemeş, la 
Elon şi la Bet-Hanan. Fiul lui Hesed, la Arubot; el avea 
Soco şi toată ţara Hefer.

Fiul lui Abinadab avea tot ţinutul Dorului. Tafat, 
fata lui Solomon, era nevasta lui. Baana, fiul lui Ahi-
lud, avea Taanac şi Meghido şi tot Bet-Şeanul de lângă 
Ţartan sub Izreel, de la Bet-Şean până la Abel-Mehola, 
până dincolo de Iocmeam.

Fiul lui Gheber, la Ramot din Galaad; el avea târ-
gurile lui Iair, fiul lui Manase, în Galaad; mai avea 
şi ţinutul Argob în Basan, şaizeci de cetăţi mari cu 
ziduri şi zăvoare de aramă. Ahinadab, fiul lui Ido, la 



30

Mahanaim. Ahimaaţ, în Neftali. El luase de nevastă pe 
Basmat, fata lui Solomon.

Baana, fiul lui Huşai, în Aşer şi la Bealot. Iosafat, 
fiul lui Paruah, în Isahar. Şimei, fiul lui Ela, în Benia-
min. Gheber, fiul lui Uri, în ţara Galaadului; el avea 
ţinutul lui Sihon, împăratul amoriţilor, şi al lui Og, 
împăratul Basanului. Era un singur îngrijitor în ţara 
aceasta.

Iuda şi Israel erau în număr foarte mare, ca nisipul 
de pe ţărmul mării. Ei mâncau, beau şi se înveseleau. 
Solomon mai stăpânea şi toate împărăţiile de la Râu 
până în ţara filistenilor şi până la hotarul Egiptului. Ei 
îi aduceau daruri şi au fost supuşi lui Solomon tot tim-
pul vieţii lui.

În fiecare zi Solomon mânca: treizeci de cori de 
floare de făină şi şaizeci de cori de altă făină, zece boi 
graşi, douăzeci de boi de păscut şi o sută de oi, afară 
de cerbi, căprioare, ciute şi păsări îngrăşate.

Stăpânea peste toată ţara de dincoace de Râu, de 
la Tifsah până la Gaza, peste toţi împăraţii de dincoa-
ce de Râu. Şi avea pace pretutindeni de jur-împrejur. 
Iuda şi Israel, de la Dan până la Beer-Şeba, au locuit 
în linişte fiecare sub via lui şi sub smochinul lui, în tot 
timpul lui Solomon.

Solomon avea patruzeci de mii de iesle pentru caii 
de la carele lui, şi douăsprezece mii de călăreţi. Îngri-
jitorii îngrijeau de hrana împăratului Solomon şi 
a tuturor celor ce se apropiau de masa lui, fiecare în 
luna lui; şi nu lăsau să fie vreo lipsă. Aduceau şi orz 
şi paie pentru armăsari şi fugari, în locul unde se afla 
împăratul, fiecare după poruncile pe care le primise.“ 
(1 Regi 4:1-28)

Priceperea și preocuparea lui Solomon au făcut din Israel unul 
dintre giuvaierele vremii. Domnia lui, alături de domnia lui David 
sunt cunoscute până azi sub numele de perioada „regatului de 
aur“. Urmașii lui David și Solomon n-au mai reușit niciodată să 
aducă în Israel vremuri așa de bune. Providențial, Dumnezeu a 
rânduit ca, pe vremea acestor doi împărați din Israel, și Egiptul și 
Babilonul să treacă printr-o perioadă de eclipsă.



31

II. Cauzele prăbuşirii lui Solomon

În lumea aceasta, binele este trecător, dar răul este perma-
nent. Toată gloria lui Solomon s-a terminat în rușine. Cititorul 
atent va identifica repede cauzele acestei prăbușiri. Noi le-am 
identificat deja: o neveghere asupra lui însuşi, alianțe cu puterile 
străine și o viață afectivă dezordonată. 

În primul rând, atunci când a cerut de la Dumnezeu 
înțelepciune pentru a conduce națiunea, Solomon nu s-a gân-
dit să ceară și înțelepciune ca să știe cum să se conducă  pe sine 
însuși. El a zis doar atât: „Dă robului Tău o inimă pricepută, ca 
să judece poporul Tău să deosebească binele de rău!“, fără să se 
gândească şi la pericolele care aveau să-l pândească pe el în viitor.

Cei care au studiat istoria au descoperit că există trei factori 
care pot corupe orice om: puterea, banii și femeile (sau, formu-
lat altfel: faima, finanţele şi femeile. n.red.). Solomon le-a avut pe 
toate acestea trei, dar i-a lipsit înțelepciunea necesară pentru a le 
face față. Indirect, această realitate este dovada că nici măcar cel 
mai ilustru om al istoriei nu poate face față privilegiilor și presiu-
nilor tronului.  Numai ,,Domnul“ le va putea face față, în vremea 
desăvârșitei Împărății viitoare.

Solomon a fost corupt de putere. Citiți Eclesiastul și veți avea 
confirmarea că suficiența de sine nu face casă bună cu smerenia. 
Eclesiastul a plecat singur să ,,cerceteze și să descoere“ sunt lu-
crurile care au rost în viață. Putea să afle aceasta ca răspuns la 
rugăciune, prin revelație divină; putea să-L întrebe pe Dumnezeu 
despre ceea ce-l preocupa, dar n-a făcut-o. Solomon a schimbat 
rugăciunea cu reflexia personală. Altfel nu se explică mulțimea 
de hotărâri greșite pe care le-a luat. Dacă s-ar fi rugat, asemenea 
tatălui David, precis nu s-ar fi încuscris cu faraonul Egiptului. 

„Solomon s-a încuscrit cu faraonul, împăratul 
Egiptului. A luat de nevastă pe fata faraonului şi a 
adus-o în cetatea lui David, până şi-a isprăvit de 
zidit casa lui, Casa Domnului şi zidul dimprejurul 
Ierusalimului.  

Poporul nu aducea jertfe decât pe înălţimi, căci 
până pe vremea aceasta nu se zidise încă o casă în Nu-
mele Domnului. Solomon iubea pe Domnul, şi se ţinea 



32

de obiceiurile tatălui său David. Numai că aducea jert-
fe şi tămâie pe înălţimi.“ (1 Regi 3:1-3).

În capitolele2 şi 3 din cartea Regi, îl admirăm pe Solo-
mon domnind pe tronul de la Ierusalim, îmbrăcat în glorie și 
strălucire. Însă, tot în capitolul 3 găsim și sămânța din care-i va 
încolți prăbușirea. Iată ce stă scris în primele trei versete:

Solomon Îl iubea pe Domnul, dar în sfera lui afectivă au apărut 
foarte de timpuriu încă două mari iubiri, care până la urmă i-au 
fost fatale: Solomon s-a încuscrit cu faraon, din a cărui persoană 
a făcut o figură publică importantă în Ierusalim (iar Egiptul este 
în Vechiul Testament un simbol biblic al contaminării cu lumea) 
și a continuat închinarea ,,pe înălțimi“, împrumutată și ea de la 
popoarele păgâne. Solomon este deci altfel decât David. Chiar 
și atunci când a păcătuit cu Bat-Şeba și l-a ucis pe Urie, David a 
păstrat în adâncul inimii lui dorul intimității și al umblării cu Du-
mnezeu. Acest lucru se vede clar şi din psalmii pocăinței lui (Ps. 
32, 51). Lui Solomon îi lipsește această umblare smerită cu Dum-
nezeu. Religia lui publică punea mii de vite pe altare, dar inima 
lui n-a fost așezată pe altarul lepădării de sine înaintea Domnului, 
la Cortul Întâlnirii.  El I s-a închinat lui Iehova, dar a făcut-o prin-
tr-un sistem de jertfe împrumutat de la păgâni. 

Cea mai bună dovadă că Solomon n-a prea practicat rugăciunea 
care l-ar fi plasat sub autoritatea tronului ceresc este atitudinea pe 
care i-a transmis-o fiului său, Roboam. Confruntat cu cererea popo-
rului pentru micșorarea impozitelor, acesta oscilează între sfatul pe 
care i-l-au oferit tinerii și sfatul pe care i-l-au oferit bătrânii țării. 
Până azi, unii dintre noi regretă că Roboam n-a ascultat de bătrânii 
țării … Tragedia nu a fost însă aceasta. Tragedia a fost că Roboam nu 
s-a consultat cu ... Dumnezeu! Roboam n-ar fi trebuit să facă nici ce 
i-au spus tinerii, nici ce i-au spus bătrânii. El ar fi trebuit să facă ce-i 
spune Domnul! Viața petrecută alături de tatăl său, Solomon, nu l-a 
deprins însă cu această practică …

Solomon a fost cu totul altfel decât David. Chiar și atunci 
când a păcătuit cu Bat-Șeba și l-a ucis pe Urie, David a păstrat în 
adâncul inimii lui dorul intimității și al umblării cu Dumnezeu. 
Acest lucru se vede clar din psalmii pocăinței lui David (Ps. 32, 
51). Lui Solomon i-a lipsit această umblare smerită cu Dumnezeu. 



33

Religia lui publică a pus mii de vite pe altare, dar inima lui n-a 
fost așezată pe altarul lepădării de sine.

Solomon a fost corupt de bani. Afluența binecuvântărilor 
primite de la Dumnezeu i-au pervertit caracterul. În logica lui 
Dumnezeu, un împărat are datoria să conducă spre binele și 
bunăstarea poporului. ESub domnia lui Solomon, însă, poporul 
gemea sub greutatea impozitelor. Solomon mânca din belșug, dar 
supușii lui își mâncau de sub unghii. Nu degeaba au venit ei cu 
jalba lor la Roboam, după moartea tatălui său. 

Solomon a fost corupt de femei. Nu există nici o justificare 
pentru abuzul lui în acest domeniu. Trei sute de neveste și șapte 
sute de concubine nu sunt o ,,necessitate“, ci o ,,făloșenie“, cum 
spun arădenii. Investiția sentimentală pe care a făcut-o Solomon 
în aceste femei i-au alterat ierarhia valorilor și l-au dus iremedia-
bil pe calea compromisurilor. Ca să le satisfacă ifosele religioase, 
Solomon le-a clădit altare și temple păgâne.

Într-o încercare de sintetizare a condițiilor care au dus la 
decăderea lui Solomon, capitolul 11 din 1 Regi ne spune:

„Împăratul Solomon a iubit multe femei străine, 
afară de fata faraonului; moabite, amonite, edomite, 
sidoniene, hetite, care făceau parte din Neamurile 
despre care Domnul zisese copiilor lui Israel: «Să nu 
intraţi la ele, şi nici ele să nu intre la voi; căci v-ar în-
toarce negreşit inimile înspre dumnezeii lor.» 

De aceste Neamuri s-a alipit Solomon, târât 
de iubire. A avut de neveste şapte sute de crăiese 
împărăteşti şi trei sute de ţiitoare; şi nevestele i-au 
abătut inima. 

Când a îmbătrânit Solomon, nevestele i-au plecat 
inima spre alţi dumnezei; şi inima nu i-a fost în totul a 
Domnului Dumnezeului său, cum fusese inima tatălui 
său, David.

Solomon s-a dus după Astarteea, zeiţa sidonieni-
lor, şi după Milcom, urâciunea amoniţilor. Şi Solomon 
a făcut ce este rău înaintea Domnului şi n-a urmat în 
totul pe Domnul, ca tatăl său David. 

Atunci Solomon a zidit pe muntele din faţa Ieru-
salimului un loc înalt pentru Chemoş, urâciunea 



34

Moabului, pentru Moloc, urâciunea fiilor lui Amon. 
Aşa a făcut pentru toate nevestele lui străine, care adu-
ceau tămâie şi jertfe dumnezeilor lor.

Domnul S-a mâniat pe Solomon, pentru că îşi 
abătuse inima de la Domnul, Dumnezeul lui Israel, 
care i Se arătase de două ori. În privinţa aceasta îi 
spusese să nu meargă după alţi dumnezei; dar Solo-
mon n-a păzit poruncile Domnului.“ (1 Regi 11:1-10).

Așa cum am spus-o deja, când umblăm în ascultare de voia 
Domnului, toate circumstanțele vieții ne sunt favorabile, dar când 
părăsim viața de ascultare, circumstanțele ne devin dintr-o dată 
potrivnice. În capitolul 11 se spune de două ori că Dumnezeu a 
stârnit oameni împotriva lui Solomon:

„Domnul a ridicat un vrăjmaş lui Solomon: pe Ha-
dad, edomitul, din neamul împărătesc al Edomului …
Dumnezeu a ridicat un alt vrăjmaş lui Solomon: pe 
Rezon, fiul lui Eliada, care fugise de la stăpânul său 
Hadadezer, împăratul din Ţoba.“ (1 Regi 11:14, 23).

Din cauza nevegherii, a cochetării cu păgânii și a unei afecțiuni 
rău direcționate, ,,Iedidia“ (Iubitul Domnului) a ajus să fie pe-
depsit de dreptatea divină. Doar faptul că era totuși un fiu al lui 
David, ,,omul după inima lui Dumnezeu“, l-a făcut pe Solomon să 
nu trăiască tragedia lepădării în timpul vieții lui:

„Domnul S-a mâniat pe Solomon, pentru că îşi 
abătuse inima de la Domnul, Dumnezeul lui Israel, 
care i Se arătase de două ori. În privinţa aceasta îi 
spusese să nu meargă după alţi dumnezei; dar Solo-
mon n-a păzit poruncile Domnului. 

Şi Domnul i-a zis lui Solomon: «Fiindcă ai făcut 
aşa şi n-ai păzit legământul Meu şi legile Mele pe care 
ţi le-am dat, voi rupe împărăţia de la tine şi o voi da 
slujitorului tău.

Numai, nu voi face lucrul acesta în timpul vieţii 
tale, pentru tatăl tău, David. Ci din mâna fiului tău o 
voi rupe. Nu voi rupe însă toată împărăţia; voi lăsa o 
seminţie fiului tău, din pricina robului Meu David şi 
din pricina Ierusalimului, pe care l-am ales.“ (1 Regi 
11:9-13).



35

Așa cum vom vedea în studiul nostru, tiparul căderii lui Solo-
mon s-a repetat apoi în viața regilor care i-au urmat la tron. Însă, 
greșelile lui Solomon pot fi și greșelile noastre. Am face foarte 
bine să învățăm din pățania lui ca să nu ajungem să le repetăm 
spre nenorocirea noastră. Într-o carte de înțelepciune compilată 
chiar de Solomon, Biblia spune:

„Păzeşte-ţi inima mai mult decât orice, căci din ea 
ies izvoarele vieţii.“ (Prov. 4:23).

În Noul Testament, apostolul Pavel face și el un rezumat al 
procesului de prăbușire a oamenilor și împărățiilor lumii. Nu ne 
surprinde faptul că acest proces repetă etapele menţionate în car-
tea Regi. Plecând de la starea înaltă a omului care-L cunoaște pe 
Dumnezeu, procesul trece prin treapta înstrăinării, la treapta în-
locuirii lui Dumnezeu cu surogate idolatre.  Pierderea contactului 
vital cu Divinitatea, duce iremediabil la descompunerea morală 
și la tot felul de perversiuni care schimbă ordinea și rânduielile 
divine. Toate aceste denaturări atrag în mod inevitabil pedeapsa 
lui Dumnezeu. Iată cuvintele lui Pavel:

„Mânia lui Dumnezeu se descoperă din Cer împo-
triva oricărei necinstiri a lui Dumnezeu şi împotriva 
oricărei nelegiuri a oamenilor, care înăbuşă adevărul 
în nelegiuirea lor.“ 

Treapta cunoașterii: 

„Fiindcă ce se poate cunoaşte despre Dumnezeu, 
le este descoperit în ei, căci le -a fost arătat de Dum-
nezeu. În adevăr, însuşirile nevăzute ale Lui, puterea 
Lui veşnică şi dumnezeirea Lui, se văd lămurit, dela 
facerea lumii, când te uiţi cu băgare de seamă la ele în 
lucrurile făcute de El.“

Treapta înstrăinării:

„Aşa că nu se pot dezvinovăţi; fiindcă, măcar că 
L-au cunoscut pe Dumnezeu, nu L-au proslăvit ca 
Dumnezeu, nici nu I-au mulţumit; ci s-au dedat la gân-
duri deşarte, şi inima lor fără pricepere s-a întunecat.“

Treapta infatuării care duce la idolatrie:



36

„S-au fălit că sunt înţelepţi, şi au înnebunit; şi au 
schimbat slava Dumnezelui nemuritor într-o icoană 
care seamănă cu omul muritor, păsări, dobitoace cu 
patru picioare şi târâtoare.“ 

Treapta imoralității:

„De aceea, Dumnezeu i-a lăsat pradă necurăţiei, să 
urmeze poftele inimilor lor; aşa că îşi necinstesc singu-
ri trupurile; căci au schimbat în minciună adevărul lui 
Dumnezeu, şi au slujit şi s-au închinat făpturii în locul 
Făcătorului, care este binecuvântat în veci! Amin. 

Din pricina aceasta, Dumnezeu i -a lăsat în voia 
unor patimi scârboase; căci femeile lor au schim-
bat întrebuinţarea firească a lor într-una care este 
împotriva firii; tot astfel şi bărbaţii, au părăsit 
întrebuinţarea firească a femeii, s-au aprins în poftele 
lor unii pentru alţii, au săvârşit parte bărbătească cu 
parte bărbătească lucruri scârboase, şi au primit în ei 
înşişi plata cuvenită pentru rătăcirea lor.“

Treapta îndepărtării de standardele lui Dumnezeu:

„Fiindcă n-au căutat să păstreze pe Dumnezeu în 
cunoştinţa lor, Dumnezeu i-a lăsat în voia minţii lor 
blestemate, ca să facă lucruri neîngăduite. 

Astfel au ajuns plini de orice fel de nelegiuire, de 
curvie, de viclenie, de lăcomie, de răutate; plini de 
pizmă, de ucidere, de ceartă, de înşelăciune, de por-
niri răutăcioase; sunt şoptitori,   bârfitori, urâtori de 
Dumnezeu, obraznici, trufaşi, lăudăroşi, născocitori de 
rele, neascultători de părinţi, fără pricepere, călcători 
de cuvânt, fără dragoste firească, neînduplecaţi, fără 
milă.“ 

Treapta împietririi care sfidează judecata:

„Şi, măcar că ştiu hotărârea lui Dumnezeu, că cei ce 
fac asemenea lucruri, sunt vrednici de moarte, totuşi, 
ei nu numai că le fac, dar şi găsesc de buni pe cei ce le 
fac.“ (Rom. 1:18-32).



37

Redăm şi o altă descriere a procesului de decădere care 
urmărește evoluția obraznică a păcatului în societatea omenească. 
La început, păcatul cere în mod timid să fie: (1) tolerat;  apoi, 
cere obraznic dreptul de a fi (2) acceptat; după ce a obţinut acest 
avantaj, se semețește și cere să fie (3) practicat, pentru a sfârși, 
ca puiul de cuc ucigaș care aruncă din cuib ouăle păsării gazdă, cu 
pretenția de a fi (4) preferat. 

Așa stau lucrurile cu minciuna, cu beția, cu curvia, cu drogu-
rile, cu homosexualitatea și …cu toate păcatele. Uitați-vă în jur și 
veți observa repede că acest proces de abandonare a moralității 
sănătoase în favoarea unei sinucideri păcătoase a personalității se 
repetă în evoluția fiecărei generații și a fiecărui individ. 

Căderea lui Solomon este o ilustrație pentru căderile noastre. 
Însă, ea nu le justifică, ci ne avertizează.  Încercarea de a-ţi justi-
fica păcatele şi slăbiciunile proprii cu ale altora este sinonimă cu 
pretenţia absurdă că ne-am putea spăla cu noroi. Cine are urechi 
de auzit, să audă!

Înțelegeți deci de ce trebuie să studiem cu mare atenţie cărțile 
1 și 2 Regi? Cercetarea lor ne va pune în faţă, fără âncetare, ca un 
motto repetat la răscruci, metafora unei vieți cheltuite în zadar, 
a unei existențe cu șansa succesului, dar cu sfârșitul unei căderi 
rușinoase. Dumnezeu nu ni le-a dăruit pentru amuzamentul nos-
tru, ci pentru avertizarea noastră. 

Iată cuvintele insuflate de Duhul Sfânt aceluiași apostol Pavel 
care face următoarea precizare:

„Aceste lucruri li s-au întâmplat ca să ne slujească 
drept pilde, şi au fost scrise pentru învăţătura noastră, 
peste care au venit sfârşiturile veacurilor.“ (1 Cor. 
10:11).



38



39

A. PRIMA PERIOADĂ DE ANTAGONISM 
(1 Regi 12.1 – 22.40)



40



41

C
hem

area tronului

2.  
 

Dezbinarea împărăţiei  
(1 Regi 12.1-33)

După vremea „regatului de aur“ de pe vremea lui David şi So-
lomon, când tot poporul Domnului a fost împreună, Împărăţia lui 
Israel s-a dezmembrat, divizându-se în Regatul de Nord şi Rega-
tul de Sud, sau Împărăţia lui Israel şi Împărăţia lui Iuda. 

Această nenorocire a avut o motivaţie întreită. Ea a fost: (1) 
Rezultatul idolatriei lui Solomon (1 Regi 1.11-14); (2) Rezultatul 
politicilor lui Roboam şi Ieroboam (1 Regi 12.1-20); (3) Rezultatul 
unei hotărâri divine suverane (1 Regi 12.21-24).

(1) Idolatria vinovată a lui Solomon

Cel mai înţelept dintre oameni a demonstrat că nici cel mai 
strălucit exemplar al umanităţii nu rezistă la ispitele tronului. Aşa 
ceva nu va reuşi decât „Mesia“, la instaurarea Împărăţiei lui Du-
mnezeu pe pământ. Pentru muritorii de rând, puterea corupe, iar 
puterea absolută corupe în mod absolut. Iată semnele decăderii 
lui Solomon:

„Împăratul Solomon a iubit multe femei străine, 
afară de fata lui Faraon; moabite, amonite, edomite, 



42

sidoniene, hetite, care făceau parte din neamurile des-
pre care Domnul zisese copiilor lui Israel: 

«Să nu intraţi la ele, şi nici ele să nu intre la voi; 
căci v-ar întoarce negreşit inimile înspre dumnezeii 
lor». 

De aceste neamuri s-a alipit Solomon, târât de iubi-
re. A avut de neveste şapte sute de crăiese împărăteşti 
şi trei sute de ţiitoare; şi nevestele i-au abătut inima. 

Când a îmbătrânit Solomon, nevestele i-au aplecat 
inima spre alţi dumnezei; şi inima nu i-a fost în totul a 
Domnului, Dumnezeului său, cum fusese inima tatălui 
său David. 

Solomon s-a dus după Astarteea, zeiţa sidonieni-
lor, şi după Milcom, urâciunea amoniţilor. Şi Solomon 
a făcut ce este rău înaintea Domnului, şi n-a urmat în 
totul pe Domnul, ca tatăl său David. 

Atunci Solomon a zidit pe muntele din faţa Ieru-
salimului un loc înalt pentru Chemoş, urâciunea 
Moabului, pentru Moloc, urâciunea fiilor lui Amon. 
Aşa a făcut pentru toate nevestele lui străine, care 
aduceau tămâie şi jertfe dumnezeilor lor. Domnul S-a 
mâniat pe Solomon, pentru că îşi abătuse inima de 
la Domnul, Dumnezeul lui Israel, care i Se arătase de 
două ori. În privinţa aceasta îi spusese să nu meargă 
după alţi dumnezei; dar Solomon n-a păzit poruncile 
Domnului. Şi Domnul i-a zis lui Solomon: 

«Fiindcă ai făcut aşa, şi n-ai păzit legământul Meu 
şi legile Mele pe cari ţi le-am dat, voi rupe împărăţia 
de la tine şi o voi da slujitorului tău. Numai, nu voi 
face lucrul acesta în timpul vieţii tale, pentru tatăl tău 
David. Ci din mâna fiului tău o voi rupe. Nu voi rupe 
însă toată împărăţia; voi lăsa o seminţie fiului tău, din 
pricina robului Meu David, şi din pricina Ierusalimu-
lui, pe care l-am ales.»“ (1 Regi 11.1-13).

(2) Politica dezastruoasă a lui Roboam şi Ieroboam



43

Fiul lui Solomon, Roboam, şi slujitorul lui Solomon, Ieroboam, 
poartă şi ei vină pentru dezbinarea împărăţiei. În Providenţa 
divină, cei doi nu plătesc păcatele lui Solomon, ci plătesc pentru 
propriile lor păcate. Comportamentul lor dovedeşte cu prisosinţă 
acest lucru.  Ieroboam fusese înştiinţat de Dumnezeu în legătură 
cu rolul care avea să-i fie încredinţat în conducerea seminţiilor lui 
Israel:

„Şi Ieroboam, slujitorul lui Solomon, a ridicat 
mâna împotriva împăratului. El era fiul lui Nebat, 
efratit din Ţereda, şi avea ca mamă pe o văduvă 
numită Ţerua. 

Iată cu ce prilej a ridicat el mâna împotri-
va împăratului. Solomon zidea Milo, şi închidea 
spărturile cetăţii tatălui său David. Ieroboam era tare 
şi viteaz; şi Solomon, văzând pe tânărul acesta la lu-
cru, i-a dat privigherea peste toţi oamenii de corvoadă 
din casa lui Iosif. 

În vremea aceea, Ieroboam, ieşind din Ierusalim, 
a fost întâlnit pe drum de proorocul Ahia din Silo, 
îmbrăcat cu o haină nouă. Erau amândoi singuri pe 
câmp.

Ahia a apucat haina nouă pe care o avea pe el, a 
rupt-o în douăsprezece bucăţi, şi i-a zis lui Ieroboam: 

«Ia-ţi zece bucăţi! Căci aşa vorbeşte Domnul, Dum-
nezeul lui Israel:’Iată, voi rupe împărăţia din mâna 
lui Solomon, şi-ţi voi da zece seminţii. Dar el va avea 
o seminţie, din pricina robului Meu David, şi din pri-
cina Ierusalimului, cetatea pe care am ales-o din toate 
seminţiile lui Israel. 

Şi aceasta, pentru că M-au părăsit, şi s-au închi-
nat înaintea Astarteii, zeiţa sidonienilor, înaintea lui 
Chemoş, dumnezeul Moabului, şi înaintea lui Milcom, 
dumnezeul fiilor lui Amon, şi pentrucă n-au umblat în 
căile Mele ca să facă ce este drept înaintea Mea, şi să 
păzească legile şi poruncile Mele, cum a făcut David, 
tatăl lui Solomon. 

Nu voi lua din mâna lui toată împărăţia, căci îl 
voi ţine domn în tot timpul vieţii lui, pentru robul Meu 



44

David, pe care l-am ales, şi care a păzit poruncile şi 
legile Mele. 

Dar voi lua împărăţia din mâna fiului său, şi-ţi 
voi da zece seminţii din ea; voi lăsa o seminţie fiului 
său, pentru ca robul Meu David să aibă totdeauna o 
lumină înaintea Mea la Ierusalim, cetatea pe care am  
ales-o să pun în ea Numele Meu. 

Pe tine te voi lua, şi vei domni peste tot ce-ţi va dori 
sufletul, vei fi împăratul lui Israel. 

Dacă vei asculta de tot ce-ţi voi porunci, dacă 
vei umbla în căile Mele, şi dacă vei face ce este drept 
înaintea Mea, păzind legile şi poruncile Mele, cum a 
făcut robul Meu David, voi fi cu tine, îţi voi zidi o casă 
trainică, aşa cum am zidit lui David, şi-ţi voi da ţie pe 
Israel. Voi smeri prin aceasta sămânţa lui David, dar 
nu pentru totdeauna.‘» 

Solomon a căutat să-l omoare pe Ieroboam. 
Şi Ieroboam s-a sculat, şi a fugit în Egipt la Şişac, 
împăratul Egiptului; a locuit în Egipt până la moartea 
lui Solomon.“ (1 Regi 11.26-40).

Moartea lui Solomon a marcat momentul în care Ieroboam 
trebuia să stea faţă în faţă cu Roboam, intuind că venise vremea 
să se împlinească profeţia. Încercând diplomatic să cucerească 
inimile celor din seminţiile din Nord, fiul lui Solomon iese 
din Ierusalim şi se duce la Sihem, un loc cu mare încărcătură 
simbolică în istoria lui Israel. Însă, planul său avea să fie dejucat 
de intervenţia lui Ieroboam:

„Roboam s-a dus la Sihem, căci tot Israelul venise 
la Sihem să-l facă împărat. Când a auzit lucrul acesta 
Ieroboam, fiul lui Nebat, era tot în Egipt, unde fugise 
de împăratul Solomon, şi în Egipt locuia. Au trimes 
să-l cheme. 

Atunci Ieroboam, şi toată adunarea lui Israel au 
venit la Roboam şi i-au vorbit aşa: «Tatăl tău ne-a în-
greunat jugul; acum tu uşurează această aspră robie 
şi jugul greu pe care l-a pus peste noi tatăl tău. Şi îţi 
vom sluji.» 



45

El le-a zis: «Duceţi-vă, şi întoarceţi-vă la mine pes-
te trei zile.» Şi poporul a plecat. Împăratul Roboam 
s-a sfătuit cu bătrânii care fuseseră pe lângă tatăl său 
Solomon, în timpul vieţii lui, şi a zis: «Ce mă sfătuiţi să 
răspund poporului acestuia?» 

Şi iată ce i-au zis ei: «Dacă vei îndatora astăzi 
pe poporul acesta, dacă le faci ce-ţi cer, şi dacă le vei 
răspunde cu vorbe binevoitoare, îţi vor sluji pe vecie.» 

Dar Roboam a lăsat sfatul pe care i-l dădeau 
bătrânii, şi s-a sfătuit cu tinerii care crescuseră cu el 
şi care erau împrejurul lui. El a zis: «Ce mă sfătuiţi 
să răspund poporului acestuia, care-mi vorbeşte aşa: 
„Uşurează-ne jugul pe care l-a pus peste noi tatăl 
tău?“» 

Şi iată ce i-au zis tinerii care crescuseră cu el: «Să 
spui aşa poporului acestuia care ţi-a vorbit astfel: 
„Tatăl tău ne-a îngreuiat jugul, tu uşurează-ni-l!“ Să 
le vorbeşti aşa: «Degetul meu cel mic va fi mai gros 
decât coapsele tatălui meu. Acum, tatăl meu a pus 
peste voi un jug greu, dar eu vi-l voi face şi mai greu; 
tatăl meu v-a bătut cu bice, dar eu vă voi bate cu 
scorpioane.» 

Ieroboam şi tot poporul au venit la Roboam a treia 
zi, după cum zisese împăratul: «Întoarceţi-vă la mine 
peste trei zile!» 

Împăratul a răspuns aspru poporului. A lăsat sfa-
tul pe care i-l dăduseră bătrânii, şi le-a vorbit astfel, 
după sfatul tinerilor: «Tatăl meu v-a îngreunat jugul, 
dar eu vi-l voi face şi mai greu; tatăl meu v-a bătut cu 
bice, dar eu vă voi bate cu scorpioane.» 

Astfel împăratul n-a ascultat pe popor; căci lucrul 
acesta a fost cârmuit de Domnul, în vederea împlini-
rii cuvântului, pe care-l spusese Domnul prin Ahia din 
Silo lui Ieroboam, fiul lui Nebat.“ (1 Regi 12.1-15).

Ultimatumul dat de Ieroboam l-a pus pe Roboam într-o 
poziţie foarte dificilă. Ambele alternative erau rele. Fie că fiul lui 
Solomon accepta scăderea impozitelor şi diminua automat slava 
şi belşugul de la Ierusalim, fie că nu accepta scăderea impozitelor 
şi-şi atrăgea antipatia poporului, Roboam avea numai de pierdut.  



46

Spre deosebire de tatăl său, Solomon, Roboam nu a căutat să stea 
de vorbă cu Dumnezeu şi să ceară înţelepciunea de care avea ne-
voie ca să conducă poporul (1 Regi 3). N-a cerut-o, n-a primit-o, 
n-a avut-o. El a preferat să se sfătuiască cu tinerii din anturajul 
lui şi, sfătuit de ei, Roboam a ales să nu se smerească. Aşa cum 
era şi de aşteptat, el a pierdut totul, falimentând lamentabil:

„Când a văzut tot Israelul că împăratul nu-l 
ascultă, poporul a răspuns împăratului: «Ce parte 
avem noi cu David? Noi n-avem moştenire cu fiul lui 
Isai! La corturile tale, Israele! Acum vezi-ţi de casă, 
Davide!» 

Şi Israel s-a dus în corturile lui. Copiii lui Israel 
care locuiau în cetăţile lui Iuda, au fost singurii peste 
care a domnit Roboam.“ (1 Regi 12:16-17).

Orbit de mândrie şi ambiţie, Roboam n-a înţeles nimic din 
situaţia în care se afla şi  şi-a pecetluit singur soarta, sfidând până 
şi cea mai elementară prudenţă:

„Atunci împăratul Roboam a trimis la ei pe Ado-
ram, care era mai mare peste biruri. Dar Adoram 
a fost ucis cu pietre de tot Israelul, şi a murit. Şi 
împăratul Roboam s-a grăbit să se suie într-un car, 
pentru ca să fugă la Ierusalim. Astfel s-a dezlipit 
Israel de casa lui David până în ziua de azi.“   (1 Regi 
12.18-19).

Numai harul divin, credinţa celor din Iuda în promisiunile lui 
Dumnezeu şi providenţa planului mesianic l-au făcut să rămână 
rege pe tronul dela Ierusalim:

„Tot Israelul, auzind că Ieroboam s-a întors, au tri-
mis să-l cheme în adunare, şi l-au făcut împărat peste 
tot Israelul. Seminţia lui Iuda a fost singura care a 
mers după casa lui David.“  (1 Regi 12.20).

De partea lui, Ieroboam şi-a ratat şi el destinul, alunecând spre 
idolatrie şi ducând cele zece seminţii care-i fuseseră încredinţate 
spre pierzare. Ceea ce va face acest om firesc şi străin de Dum-
nezeu va rămâne emblematic în istoria lui Israel cunoscut sub 
denumirea de „păcatele lui Ieroboam“. Activitatea lui va rămâne 



47

un punct de reper după care vor fi judecaţi toţi cei care vor urma 
la tronul lui Israel.

Viclean, dar şi bun strateg, Ieroboam nu stă de vorbă cu Dum-
nezeu, ci se apucă de unul singur să-şi întărească domnia şi să-şi 
consolideze poziţia. Soluţiile strategiei lui, foarte înţelepte la pri-
ma vedere, vor intra însă foarte curând sub incidenţa judecăţii 
divine. Ieroboam este prototipul omului care şi-a ratat destinul 
pentru că nu l-a încredinţat în mâna lui Dumnezeu, ci şi l-a luat 
în propriile mâini. 

Care sunt acţiunile care au constituit „păcatele lui Ieroboam“? 
Expresia apare de paisprezece ori în cărţile 1 şi 2 Regi, de fiecare 
dată fiind contrastată direct sau implicit, cu comportamentul bun 
al împăratului David:

„Căci David făcuse ce este plăcut înaintea Domnu-
lui, şi nu se abătuse de la niciuna din poruncile Lui în 
tot timpul vieţii lui, afară de întâmplarea cu Urie, heti-
tul.“ (1 Regi 15.5).

Spre deosebire de domnia lui David, domnia lui Ieroboam a 
marcat schimbarea voii lui Dumnezeu cu voia omului ! Ea a fost 
caracterizată de:

O cugetare omenească
Oare nu se cuvenea ca omul acesta căruia Dumnezeu îi vestise 

prin profet că îi va da o parte din împărăţia lui Israel să stea acum 
de vorbă cu Acela care l-a pus în această poziţie? Oare n-ar fi avut 
Dumnezeu soluţii la toate îndoielile şi temerile care-l măcinau 
pe Ieroboam la acest început de drum?  Bineînţeles că ar fi avut! 
Însă, Ieroboam n-a vrut să stea de vorbă cu Dumnezeu. El s-a 
despărţit de Dumnezeu prin atitudinea lui şi s-a apucat de treabă 
de unul singur, făcând aşa cum l-a tăiat capul:

„Ieroboam a zidit Sihemul pe muntele lui Efraim, şi 
a locuit acolo; apoi a ieşit de acolo, şi a zidit Penuel. Ie-
roboam a zis în inima sa: «Împărăţia s-ar putea acum 
să se întoarcă la casa lui David. Dacă poporul acesta 
se va sui la Ierusalim să aducă jertfe în Casa Domnu-
lui, inima poporului acestuia se va întoarce la domnul 
său, la Roboam, împăratul lui Iuda, şi mă vor omorî 



48

şi se vor întoarce la Roboam, împăratul lui Iuda.»“ (1 
Regi 12.25-27).

O consiliere omenească
Ieroboam a lăsat cerul deoparte şi s-a sfătuit cu oamenii din 

jur. Strategia lor a fost cât se poate de omenească, dând naştere 
unei religii omeneşti, după chipul şi asemănarea celei de care s-au 
făcut vinovaţi evreii lângă muntele Sinai, sub neinspirata condu-
cere a lui Aaron:

„După ce s-a sfătuit, împăratul a făcut doi viţei de 
aur, şi a zis poporului: «Destul v-aţi suit la Ierusalim; 
Israele! Iată Dumnezeul tău care te-a scos din ţara 
Egiptului!» 

A aşezat unul din aceşti viţei la Betel, iar pe celălalt 
l-a pus în Dan. Şi fapta aceasta a fost un prilej de 
păcătuire. Poporul se ducea să se închine înaintea 
unuia din viţei până la Dan.“ (1 Regi 12.28-30; Exod 
32.4,8).

O castă preoţească omenească  
Pentru religia lor fără Dumnezeu, Ieroboam a avut nevoie de o 

preoţie omenească, lipsită de alegerea divină:

„Ieroboam a făcut o casă de înălţimi şi a pus preoţi 
luaţi din tot poporul, care nu făceau parte din fiii lui 
Levi.“ (1 Regi 12.31).

Un ceremonial omenesc 
Ritualurile şi sărbătoarea principală a noi religii a lui Iero-

boam au fost şi ele cât se poate de arbitrare, după gândirea lor 
omenească:

„A rânduit o sărbătoare în luna a opta, în ziua a 
cincisprezecea a lunii, ca sărbătoarea care se prăznuia 
în Iuda, şi a adus jertfe pe altar. Iată ce a făcut la Be-
tel, ca să se aducă jertfe viţeilor pe care îi făcuse el. A 
pus în slujbă la Betel pe preoţii înălţimilor ridicate de 
el.“ (1 Regi 12.32).



49

Într-un cuvânt, „păcatele lui Ieroboam“ au marcat instaurarea 
domniei „bunului plac“ în împărăţia care ar fi trebuit să rămână 
„după voia Domnului“:

„Şi a jertfit pe altarul pe care-l făcuse la Betel, în 
ziua a cincisprezecea a lunii a opta, lună pe care o ale-
sese după bunul lui plac. A hotărât-o ca sărbătoare 
pentru copiii lui Israel, şi s-a suit la altar să ardă 
tămâie.“ (1 Regi 12.33).

(3) Hotărârea suverană venită de la Tronul ceresc

Conflictele de pe pământ nu erau scăpate de sub control 
de Cel ce stătea pe Tronul cerului. În ultimă instanţă, divizarea 
împărăţiei a fost rezultatul unui decret providenţial, căruia a tre-
buit să i se supună până şi ambiţiosul fiu al lui Solomon:

„Roboam ajungând la Ierusalim, a strâns toată 
casa lui Iuda şi seminţia lui Beniamin, o sută optzeci 
de mii de oameni aleşi, buni pentru război, ca să lup-
te împotriva casei lui Israel şi s-o aducă înapoi sub 
stăpânirea lui Roboam, fiul lui Solomon. 

Dar cuvântul lui Dumnezeu i-a vorbit astfel lui 
Şemaia, omul lui Dumnezeu: «Vorbeşte lui Roboam, 
fiul lui Solomon, împăratul lui Iuda, şi întregii case 
a lui Iuda şi a lui Beniamin, şi celuilalt popor, şi 
spune-le: 

Aşa vorbeşte Domnul: „Nu vă suiţi, şi nu faceţi 
război împotriva fraţilor voştri, copiii lui Israel! Fie-
care din voi să se întoarcă acasă, căci de la Mine s-a 
întâmplat lucrul acesta.» 

Ei au ascultat de Cuvântul Domnului, şi s-au întors 
acasă, după Cuvântul Domnului.“ (1 Regi 14.21-24).

Seminţia lui Beniamin a fost foarte mică din punct de vedere 
teritorial şi chiar numeric (nu uita smerenia lui Saul când a fost 
ales împărat şi cvasi-nimicirea beniamiţilor din finalul cărţii 
Judecători). Ea a fost „încorporată în Iuda (în partea nordică, 
cam pe drumul care duce acum de la Ierusalim la Ierihon), for-
mând împreună cu aceasta „Regatul lui Iuda“ sau „Împărăţia lui 



50

Iuda“.  Cu siguranţă, „Iuda“ a fost numele predominant din cauza fa-
miliei lui David şi a profeţiilor legate de planul mesianic (Gen. 49.10).

Venise vremea unor teribile judecăţi. Răutatea omului trebuia 
dată pe faţă, iar dreptatea lui Dumnezeu făcută să strălucească 
înaintea ochilor tuturor. Vremea regilor din cele două fragmente de 
împărăţii ale lui Israel avea să se termine într-un chip dezastruos, prin 
pedeapsa robiei. Israelul născut în cuptorul robiei egiptene avea să 
ajungă înapoi în focul curăţitor; de data aceasta pentru idolatrie şi pen-
tru o nestăpânită dorinţă de a fi „ca toate neamurile“ (1 Sam. 8.15).

APLICAŢIE

Prima lecţie cu caracter duhovnicesc pe care o învăţăm din 
întâmplările descrise până aici este următoarea:

 „Cine se îndepărtează de Domnul se îndepărtează 
de binecuvântările Lui!“

Deosebirea dintre cărţile Regi şi Cronici este determinată de 
natura destinatarilor pentru care au fost scrise.  

Cărţile Regi sunt adresate celor care vor să înţeleagă de ce 
au ajuns evreii în teribila robie babiloniană. Cărţile Cronici sunt 
manuale de istorie pedagogică adresate generaţiei întoarse în 
matca străbună după înstrăinarea cauzată de cei şaptezeci de ani 
de robie petrecuţi în Babilon. În Regi avem cronica tuturor regi-
lor care au domnit peste evrei, atât în Regatul de Nord, cât şi în 
Regatul de Sud. În Cronici citim doar despre istoria regilor din 
Regatul de Sud, pentru că doar iudeii s-au întors din Babilon şi 
ei au avut trebuinţă să înveţe din greşelile înaintaşilor, pentru ca 
să nu le mai repete.  Această deosebire de destinaţie explică de 
ce în cărţile 1 şi 2 Regi, multe din relatări sunt redate doar frag-
mentar, ca într-un rezumat, în timp ce relatările din Cronici sunt 
adesea mai lungi şi mai amănunţite, accentuând în tuşe groase 
atât greşelile, cât şi reuşitele regilor „din vechime“. Cărţile Cronici 
sunt scrise în alb şi negru, fără acele nuanţe de cenuşiu care apar 
predominant în conţinutul cărţilor 1 şi 2 Regi. În Cronici, cei răi 
sunt din cale afară de răi, iar cei buni sunt, în general, parcă fără 
nici un fel defecte.  (Vezi Proverbe 3.1-12; 11.27-31).



51

C
hem

area tronului

3.   
 

IEROBOAM  –  SLUGA  FĂRĂ  STĂPÂN   
(1 Regi 13:1 – 14:20)

Ieroboam, unul dintre slujitorii lui Solomon, a fugit de la 
stăpân şi s-a dus pentru o vreme în Egipt (1 Regi 12.2). Ieroboam 
a  fugit apoi de Dumnezeu, aducând Egiptul în inima lui pe teri-
toriile lui Israel. Acest om a fost „o slugă fără stâpân“, atât din 
punct de vedere omenesc, cât şi duhovnicesc. Mare dreptate a 
avut cel care a spus că „cel care nu slujeşte nimănui îşi este singur 
cel mai prost stăpân!“

Omul acesta poate fi încadrat pe drept cuvânt în categoria ce-
lor care „ar fi putut, ar fi trebuit, dar n-a fost să fie“. N-a fost vina 
lui Dumnezeu, ci a fost numai vina lui însuși.

Dumnezeu Îşi arată îndurarea faţă de Ieroboam prin două 
încercări menite să-l întoarcă din falsitate la adevăr: (a) prima în-
cercare a fost confruntarea regelui prin intermediul unui prooroc 
trimis din Iuda; (b) a doua a fost îmbolnăvirea lui Abiia, băiatul 
lui Ieroboam. Ambele erau expresii ale îndurării divine care îi 
oferise un destin de excepţie. Dar oare va reuşi Ieroboam să le 
înţeleagă şi să se întoarcă la ascultarea de Iehova? Pentru a scoate 
în relief calea mortală a compromisurilor religioase pe care au 
fost conduse de către Ieroboam seminţiile din Regatul de Nord, 
autorul include un episod dramatic din viaţa unui profet. 



52

(1) Mesajul profetului

 Trimisul lui Dumnezeu vine în nord din Regatul de Sud, care 
rămăsese credincios Domnului şi planului mesianic prin seminţia 
lui Iuda.

 Proorocul comunică punctul de vedere divin asupra abaterilor 
lui Ieroboam:

„Dar iată că un om al lui Dumnezeu a venit din 
Iuda la Betel, trimis de Cuvântul Domnului, tocmai pe 
când stătea Ieroboam la altar să ardă tămâie. 

El a strigat împotriva altarului, după Cuvântul 
Domnului, şi a zis: «Altarule! Altarule! Aşa vorbeşte 
Domnul: „Iată că se va naşte un fiu casei lui David; 
numele lui va fi Iosia; el va înjunghia pe tine, pe preoţii 
înălţimilor, care ard tămâie pe tine, şi pe tine se vor 
arde oseminte omeneşti!“» 

Şi în aceeaşi zi a dat un semn, zicând: «Acesta 
este semnul care arată că Domnul a vorbit: altarul 
se va despica, şi cenuşa de pe el se va vărsa.»“ (1 Regi 
13.1-3).

Acesta a fost mesajul profetului şi avea să se întâmple întoc-
mai, dar nu imediat, ci peste trei sute de ani, pe vremea regelui 
Iosia:

„(Iosia) a dărâmat şi altarul de la Betel, şi 
înălţimea făcută de Ieroboam, fiul lui Nebat, care 
făcuse pe Israel să păcătuiască; a ars înălţimea şi a 
prefăcut-o în ţărână, şi a ars idolul Astarteii. 

Iosia, întorcându-se şi văzând mormintele care 
erau acolo în munte, a trimis să se ia oasele din 
morminte, şi le-a ars pe altar şi l-a pângărit, după Cu-
vântul Domnului, rostit prin omul lui Dumnezeu, care 
vestise aceste lucruri. 

El a zis: «Ce este mormântul acesta pe care-l văd?» 
Oamenii din cetate i-au răspuns: «Este mormântul 
omului lui Dumnezeu, care a venit din Iuda, şi a strigat 
împotriva altarului din Betel lucrurile acestea pe care 
le împlineşti tu.» 



53

Şi el a zis: «Lăsaţi-l; nimeni să nu-i mişte oasele!» 
Astfel, au păstrat oasele lui împreună cu ale proorocu-
lui care venise din Samaria. 

Iosia a mai înlăturat toate templele idoleşti ale 
înălţimilor care se aflau în cetăţile Samariei, şi pe care 
le făcuseră împăraţii lui Israel ca să-L mânie pe Dom-
nul; a făcut cu ele întocmai cum făcuse în Betel. 

A înjunghiat pe altare toţi preoţii înălţimilor, care 
erau acolo, şi a ars pe ele oase de oameni. Apoi s-a în-
tors la Ierusalim.“ (2 Regi 23.15-20).

Apostazia lui Ieroboam se vede din însăşi reacţia lui imediată 
la auzirea condamnării profetice. În loc să se smerească şi să as-
culte, Ieroboam s-a umplut de mânie. Când nu ne place mesajul, 
vrem să ucidem mesagerul:

„Când a auzit împăratul cuvântul pe care-l strigase 
omul lui Dumnezeu împotriva altarului din Betel, a în-
tins mâna de pe altar, zicând: «Prindeţi-l!» 

Şi mâna, pe care o întinsese Ieroboam împotriva 
lui, s-a uscat, şi n-a putut s-o întoarcă înapoi. Altarul 
s-a despicat, şi cenuşa de pe el s-a vărsat, după sem-
nul pe care-l dăduse omul lui Dumnezeu, potrivit cu 
Cuvântul Domnului.“ (1 Regi 13.4-5).

Atins de propria lui nebunie, Ieroboam se roagă pentru vin-
decare. Însă, chiar şi în această situaţie, el nu capitulează în faţa 
adevăratului Dumnezeu, nu-L primeşte ca Dumnezeu al său, ci-L 
tratează doar ca pe Dumnezeul celor din Regatul de Sud:

„Atunci împăratul a luat cuvântul, şi a zis omului 
lui Dumnezeu: «Roagă-te Domnului, Dumnezeului tău 
(subl. ns.), şi cere-I să-mi pot trage mâna înapoi.» 

Omul lui Dumnezeu s-a rugat Domnului şi 
împăratul a putut să-şi tragă înapoi mâna, care s-a 
făcut sănătoasă ca mai înainte.“ (1 Regi 13.6).

Vindecarea lui Ieroboam i-a atins mâna, dar nu și inima. Ea a 
rămas la fel de înțepenită și de neînduplecată în pornirile ei spre 
rău. Ce mare tragedie! 



54

(2) Curajul profetului

Dumnezeu, care cunoscuse mai dinainte inima lui Ieroboam, 
îi interzisese profetului să zăbovească la Curtea regală, iar omul 
lui Dumnezeu dovedeşte un curaj remarcabil atunci când refuză 
să fie găzduit sau mituit de Ieroboam:

„Împăratul a zis omului lui Dumnezeu: «Intră cu 
mine în casă, să iei ceva de mâncare, şi-ţi voi da un 
dar.» 

Omul lui Dumnezeu a zis împăratului: «Jumătate 
din casa ta să-mi dai, şi n-aş intra cu tine. Nu voi mân-
ca pâine, şi nu voi bea apă în locul acesta; căci iată ce 
poruncă mi-a fost dată; prin cuvântul Domnului: 

’Să nu mănânci pâine nici să bei apă, şi nici să nu te 
întorci pe drumul pe care te vei duce.’ El a plecat pe un 
alt drum, şi nu s-a întors pe drumul pe care venise la 
Betel.“ (1 Regi 13.7-10).

Refuzul categoric al omului lui Dumnezeu simboliza dezgustul 
pe care-L avea Dumnezeu pentru „religia“ lui Ieroboam. 

(3) Compromisul profetului

Neascultarea se plăteşte! Evenimentele iau o întorsătură 
tristă. Regatul de Nord şi Ieroboam nu erau lipsiţi de profeţi. Ei 
făcuseră însă compromisuri care-L determinase pe Dumnezeu să 
nu-i mai folosească. Facem acum cunoştinţă cu un astfel de proo-
roc inactiv de foarte multă vreme:

„În Betel locuia un prooroc bătrân. Fiii săi au venit 
şi i-au istorisit toate lucrurile pe care le făcuse omul lui 
Dumnezeu la Betel în ziua aceea, precum şi cuvintele 
pe care le spusese împăratului.“ (1 Regi 13.11).

Bătrânul fusese la vremea lui un purtător de cuvânt al lui Ie-
hova. El ştia că Dumnezeu nu tolerează neascultarea. Aceasta era 
de fapt starea lui şi acesta era motivul pentru care Dumnezeu nu 
mai vorbea prin el, ci trimisese tocmai din Iuda pe acel profet mai 
tânăr. Ca să se convingă de autenticitatea mesajului şi a slujirii 



55

profetice, bătrânul profet vrea să-l supună pe cel tânăr la un test. 
Necazul este că, dacă-l va trece, profetul venit din Iuda va trebui 
să … moară. Iată vicleşugul bătrânului profet:

„După ce au istorisit tatălui lor toate, el le-a zis: 
«Pe ce drum a plecat?» Fiii săi văzuseră pe ce drum 
plecase omul lui Dumnezeu, care venise din Iuda. 

Şi le-a zis fiilor săi: «Puneţi-mi şaua pe măgar.» 
I-au pus şaua pe măgar, şi a încălecat pe el. S-a dus 
după omul lui Dumnezeu, şi l-a găsit stând sub un ste-
jar. Şi i-a zis: «Tu eşti omul lui Dumnezeu care a venit 
din Iuda?» 

El a răspuns: «Eu sunt.» Atunci el i-a zis: «Vino cu 
mine acasă, şi să iei ceva să mănânci.» 

Dar el a răspuns: «Nu pot nici să mă întorc cu tine, 
nici să intru la tine. Nu voi mânca pâine şi nici nu voi 
bea apă cu tine în locul acesta; căci mi s-a spus, prin 
Cuvântul Domnului: ««Să nu mănânci pâine nici să nu 
bei apă acolo, şi nici să nu te întorci pe drumul pe care 
te vei duce. »» 

Şi el i-a zis: «Şi eu sunt prooroc ca tine; şi un înger 
mi-a vorbit din partea Domnului, şi mi-a zis: ««Adu-l 
acasă cu tine ca să mănânce pâine şi să bea apă.»» Îl 
minţea. 

Omul lui Dumnezeu s-a întors cu el, şi a mâncat 
pâine şi a băut apă în casa lui. Pe când stăteau ei la 
masă, Cuvântul Domnului i-a vorbit proorocului, care-
l adusese înapoi. Şi el a strigat omului lui Dumnezeu 
care venise din Iuda: 

«Aşa vorbeşte Domnul: ««Pentru că n-ai ascul-
tat porunca Domnului, şi n-ai păzit porunca pe care 
ţi-o dăduse Domnul, Dumnezeul tău; pentru că te-ai 
întors, şi ai mâncat pâine şi ai băut apă, în locul des-
pre care îţi spusese: „Să nu mănânci pâine şi să nu bei 
apă acolo“, trupul tău mort nu va intra în mormântul 
părinţilor tăi.»»

Şi, după ce a mâncat pâine şi a băut apă proorocul 
pe care-l întorsese, i-a pus şaua pe măgar. Omul lui 
Dumnezeu a plecat; şi a fost întâlnit pe drum de un leu 
care l-a omorât. 



56

Trupul lui mort era întins pe drum; măgarul a 
rămas lângă el, şi leul stătea şi el lângă trup. Şi nişte 
oameni care treceau pe acolo, au văzut trupul întins în 
drum şi leul stând lângă trup; şi au spus lucrul acesta, 
la venirea lor în cetatea în care locuia proorocul cel 
bătrân. 

Când a auzit lucrul acesta proorocul care întorsese 
depe drum pe omul lui Dumnezeu, a zis: «Este omul lui 
Dumnezeu, care n-a ascultat de porunca Domnului, şi 
Domnul l-a dat în ghearele leului care l-a sfâşiat şi l-a 
omorât, după Cuvântul pe care i-l spusese Domnul.»“ 
(1 Regi 13.11b-26).

(4) Confirmarea mesajului

Observaţi repetarea temei: neascultarea se pedepseşte. Iero-
boam nu a ascultat şi a fost pedepsit. Proorocul cel bătrân n-a 
ascultat şi a fost destituit. Proorocul cel tânăr a fost atras în cursa 
neascultării şi a fost pedepsit cu moartea. În fiecare caz, decizia 
a fost a lui Dumnezeu. Factorul supranatural este evident din 
circumstanţele morţii tânărului profet venit din Iuda:

„Apoi, îndreptându-se către fiii săi, a zis: «Puneţi-
mi şaua pe măgar.» Au pus şaua pe măgar, şi el a 
plecat. A găsit trupul întins în drum, şi măgarul şi 
leul stând lângă trup. Leul nu mâncase trupul şi nu 
sfâşiase pe măgar.“ (1 Regi 13.27-28).

Bătrânul a văzut repede „dovezile“ prezenţei divine:
(a) Leul nu omorâse ca să mănânce. El stătea lângă trupul 

neatins al celui mort. 
(b) Leul nu acţionase conform naturii lui. Dacă ar fi fost să 

aleagă, leul ar fi ales ca pradă măgarul, a cărui carne îi este mult 
mai plăcută. Măgarul era însă … neatins! 

A fost ziua în care „necuvântătoarele au dovedit că ascultă 
mai mult decât cei ce aud Cuvântul lui Dumnezeu! Leul, regele 
animalelor s-a purtat «ca un rob smerit» în slujba «Regelui tutu-
ror făpturilor».  Imaginea este o ilustraţie cum nu se poate mai 
potrivită pentru o exclamaţie a profetului Amos:



57

„Leul răcneşte: cine nu se va speria? Domnul Dum-
nezeu vorbeşte: cine nu va prooroci?“(Amos 3.8).

Convins că a „citit“ corect întâmplarea, profetul cel bătrân nu 
se teme să se apropie de leul care-l ucisese pe proorocul cel tânăr. 
El este convins că Dumnezeu a fost implicat în toată întâmpla-
rea şi că El nu-Şi cruţase solul pentru ca mesajul să-şi primească 
dorita confirmare:

„Proorocul a ridicat trupul omului lui Dumnezeu, 
l-a pus pe măgar, şi l-a dus înapoi; şi bătrânul proo-
roc s-a întors în cetate să-l jălească şi să-l îngroape. 
I-a pus trupul în mormânt şi l-au jălit, zicând: «Vai, 
frate!» 

După ce l-a îngropat, le-a zis fiilor săi: «Când voi 
muri, să mă îngropaţi în mormântul în care este în-
gropat omul lui Dumnezeu; să-mi puneţi oasele lângă 
oasele lui. Căci se va împlini cuvântul pe care l-a stri-
gat el din partea Domnului împotriva altarului din 
Betel, şi împotriva tuturor capiştelor de înălţimi din 
cetăţile Samariei.»“ (1 Regi 13:29-32).

Minunile nu mântuiesc pe nimeni! Oamenii nu se întorc la 
scultarea de Dumnezeu din cauza că nu au suficiente dovezi, ci 
pur şi simplu pentru că nu vor să o facă! Cei care se miră că Dum-
nezeu nu face astăzi mai multe minuni ar trebui să observe cât de 
puţin i-au influenţat pe oameni de-a lungul istoriei minunile pe 
care le-a săvârşit Domnul pentru ei. Putem trage această conclu-
zie pornind de la călătoriile celor scoşi în urma celor zece plăgi 
din Egipt şi călăuziţi în mod miraculos patruzeci de ani prin pus-
tie. Însă, este suficient să vedem cum a reacţionat Ieroboam la 
minunile întâmplate sub ochii lui:

„După întâmplarea aceasta, Ieroboam nu s-a 
abătut de pe calea lui cea rea. A pus iarăşi preoţi pen-
tru înălţimi, luaţi din tot poporul: pe oricine dorea, 
îl sfinţea preot al înălţimilor.  Şi fapta aceasta a fost 
un prilej de păcătuire pentru casa lui Ieroboam, şi 
pentru aceasta a fost nimicită ea şi ştearsă de pe faţa 
pământului.“ (1 Regi 13.33-34).



58

Am putea spune, pe drept cuvânt, că cea mai mare minune nu 
sunt minunile, ci răbdarea pe care o are Dumnezeu cu noi.

Cea de a doua încercare de al aduce pe Ieroboam înapoi la 
adevăr a fost boala fiului lui său. Semnificația acestei boli a fost 
simplă și directă. Neascultarea nu are viitor! Dumnezeu a hotărât 
ca Ieroboam să nu poată instaura o dinastie.

„În vremea aceea, s-a îmbolnăvit Abiia, fiul lui Ie-
roboam.“ (1 Regi 14.1).

Necazul l-a prăbuşit pe Ieroboam într-o criză adâncă, iar ce 
facem în crize spune totul despre ceea ce suntem noi înşine. Un 
observator atent va privi cu nedumerire la câteva „nepotriviri“ 
dintre reacţiile lui Ieroboam şi pretinsele lui convingeri religioase.

Oare de ce nu l-a întrebat Ieroboam pe dumnezeul viţeilor de 
aur pe care îi recomandase tuturor celor din popor? În criză, Iero-
boam dovedeşte că nu dă doi bani pe „invenţiile“ lui religioase! 
Minciuna are picioare scurte, iar când trecem prin necazuri, ea 
nu ne oferă nici un ajutor. Ieroboam ignoră tot eşafodajul struc-
turilor şi slujbelor false aşezate de el în Regatul de Nord şi se 
îndreaptă spre ceea ce părăsise, Dumnezeul cel adevărat, căruia 
continuau să I se închine locuitorii lui Iuda:

„Şi Ieroboam i-a zis nevestei sale: «Scoală-te, te 
rog, şi schimbă-ţi hainele, ca să nu se ştie că eşti nevas-
ta lui Ieroboam, şi du-te la Silo. Iată că acolo este Ahia, 
proorocul; el mi-a spus că voi fi împăratul poporului 
acestuia. Ia cu tine zece pâini, turte, şi un vas cu miere, 
şi intră la el: el îţi va spune ce va fi cu copilul.»“ (1 Regi 
14.2-3).

Oare de ce nu s-a dus Ieroboam el însuşi la proorocul Ahia? 
Că doar avea deja o experienţă bună cu el! De ce a preferat să-şi 
trimită nevasta acolo? Oare de ce i-a spus nevestei lui să nu se lase 
recunoscută de cei care o vor vedea pe drum înspre Casa Domnu-
lui de la Silo? Falsitatea lui Ieroboam vrea să păstreze aparenţele. 
El ştie adevărul, dar vrea să-i ţină pe ceilalţi trăind în minciună. 

Oare de ce a învăţat-o pe nevasta lui să se dea drept alta în faţa 
unui om care se presupunea că vede dincolo de lucrurile mate-
riale? Oare chiar a crezut el că-l poate păcăli pe Ahia? Mai grav, 



59

oare a crezut el că Îl poate păcăli pe Dumnezeul de la care dorea 
să afle „adevărul“?

Fără nici o îndoială, cea mai mare înşelare dintre toate este 
înşelarea de sine! Ieroboam se obişnuise cu falsitatea şi nu pu-
tea să se comporte altfel. Însă, Dumnezeu îi pregătise o surpriză. 
Proorocul Ahia era gata să-i spună „adevărul“.  Situaţia s-a dove-
dit cu atât mai grăitoare cu cât Ahia era acum un om aproape orb. 
Totuşi, orbirea fizică nu este nimic pe lângă orbirea spirituală. 
Chiar şi un prooroc orb vede mai bine decât un împărat apostat!

„Nevasta lui Ieroboam a făcut aşa; s-a sculat, s-a 
dus la Silo, şi a intrat în casa lui Ahia. Ahia nu mai pu-
tea să vadă, căci ochii i se întunecaseră de bătrâneţe.

Domnul îi spusese lui Ahia: «Nevasta lui Ieroboam 
are să vină să te întrebe de fiul ei, pentru că este bol-
nav. Să vorbeşti aşa şi aşa. Ea când va veni, se va da 
drept alta.»

Când a auzit Ahia vuietul paşilor ei, în clipa când 
intra pe uşă, a zis: «Intră, nevasta lui Ieroboam; pen-
tru ce vrei să te dai drept alta? Sunt însărcinat să-ţi 
vestesc lucruri aspre.»“ (1 Regi 14.4-6).

Care au fost aceste „lucruri aspre“?

 Primul lucru aspru a vizat ratarea unui destin deosebit 

Pierderea se vede numai prin comparaţie cu oferta făcută. Ie-
roboam ar fi putut să fie un nou David, iar neamul lui, o prezenţă 
perpetuă la conducerea naţiunii!  Ahia vorbeşte despre ceea ce ar 
fi putut să fie Ieroboam şi ce a ajuns:

„Du-te, şi spune-i lui Ieroboam: «Aşa vorbeşte 
Domnul, Dumnezeul lui Israel: ’Te-am ridicat din mi-
jlocul poporului, te-am pus căpetenie peste poporul 
Meu Israel, am rupt împărăţia de la casa lui David, şi 
ţi-am dat-o ţie,  şi n-ai fost ca robul Meu David, care a 
păzit poruncile Mele şi a umblat după Mine din toată 
inima lui, nefăcând decât ce este drept înaintea Mea. 

Tu ai făcut mai rău decât toţi cei ce au fost înaintea 
ta: te-ai dus să-ţi faci alţi dumnezei şi chipuri turnate 



60

ca să Mă mânii, şi M-ai lepădat înapoia ta!»“ (1 Regi 
14.7-9).

Remarcaţi jocul de cuvinte: „Puteai să umbli drept înain-
tea Mea …tu M-ai lepădat înapoia ta!“ Dumnezeu a vrut să-l 
cinstească. Ieroboam a ales se întoarcă cu spatele la El şi să-L 
ignore.

 Al doilea lucru aspru a fost nimicirea casei lui Ieroboam  

Femeia venise să afle ceva despre soarta copilului ei, crezân-
du-l, din cauza bolii lui, cel mai nenorocit din toată familia. 
Mesajul profetului răstoarnă această ierarhie şi-i spune că, depar-
te de a fi cel mai nenorocit, copilul este cel mai fericit dintre toţi, 
pentru că va muri ca un om bun şi se va bucura de o înmormân-
tare frumoasă. Toţi ceilalţi membri ai casei lui Ieroboam, aparent 
sănătoşi, dar putrezi pe dinăuntru din cauza păcatelor, vor avea o 
soartă dezastruoasă, fiindcă această casă trebuia să fie măturată 
de pe scena istoriei:

„De aceea, voi trimite nenorocirea peste casa lui 
Ieroboam, voi nimici pe oricine este al lui Ieroboam, 
fie rob, fie slobod în Israel, şi voi mătura casa lui Iero-
boam, cum se mătură murdăriile, până va pieri. 

Cel ce va muri în cetate din casa lui Ieroboam, va fi 
mâncat de câini, şi cel ce va muri pe câmp va fi mâncat 
de păsările cerului. Căci Domnul a vorbit. 

Tu, scoală-te şi du-te acasă. Şi cum îţi vor păşi 
picioarele în cetate, copilul va muri. Tot Israelul îl va 
plânge, şi-l vor îngropa; căci el este singurul din casa 
lui Ieroboam care va fi pus într-un mormânt, pentrucă 
este singurul din casa lui Ieroboam în care s-a găsit 
ceva bun înaintea Domnului, Dumnezeului lui Israel.»“ 
(1 Regi 14.10-13).

Uciderea tuturor persoanelor din casa lui Ieroboam a avut loc 
pe vremea fiului său, Nadab:

„Baeşa l-a omorât în al treilea an al lui Asa, 
împăratul lui Iuda, şi a domnit el în locul lui. Când 
s-a făcut împărat, a ucis toată casa lui Ieroboam, n-a 



61

lăsat să scape nimeni cu viaţă,  ci a nimicit totul, după 
cuvântul pe care-l spusese Domnul prin robul său Ahia 
din Silo, din pricina păcatelor pe care le făcuse Iero-
boam şi în care târâse şi pe Israel, mâniindu-L astfel 
pe Domnul, Dumnezeul lui Israel.“ (1 Regi 14.28-30).

 Al treilea lucru aspru comunicat de Dumnezeu prin Ahia privea 
viitorul tulbure al Israelului şi pedeapsa lui viitoare. 

„Domnul va pune peste Israel un împărat, care 
va nimici casa lui Ieroboam în ziua aceea. Şi nu se 
întâmplă oare chiar acum lucrul acesta? 

Domnul va lovi pe Israel, şi Israel va fi ca trestia 
clătinată în ape; va smulge pe Israel din această ţară 
bună pe care o dăduse părinţilor lor, şi-i va împrăştia 
dincolo de Râu, pentru că şi-au făcut idoli, mâniindu-L 
pe Domnul. Va părăsi pe Israel, din pricina păcatelor 
pe care le-a făcut Ieroboam şi în care l-a târât şi pe Is-
rael.“ (1 Regi 14.14-16).

Imaginea unei „trestii clătinate de ape“ este simbolică pentru 
lipsa de stabilitate a casei domneşti, schimbată deseori prin lovi-
turi de stat şi asasinate (vezi 1 Regi 15.27-28; 16.16; 2 Regi 9.24; 
15.10, 14, 25, 30). „Trestia“ va fi apoi „strămutată în robia de din-
colo de Râu“ (2 Regi 17.22-23). 

„Invenţiile religioase idolatre“ născocite de Ieroboam şi per-
petuate apoi de cei care l-au urmat la tron, Îl vor determina 
până la urmă pe Dumnezeu să-i ducă pe evrei în Babilon, „capi-
tala tuturor zeilor“, „mama tuturor curvelor şi spurcăciunilor 
pământului“ (Apoc. 17.5), pentru a-i vindeca de idolatrie odată 
pentru totdeauna.

Ieroboam nu s-a smerit înaintea lui Dumnezeu la auzirea 
profeţiei şi nu s-a pocăit, astfel că sentinţa a rămas definitivă:

„Nevasta lui Ieroboam s-a sculat, şi a plecat. A 
ajuns la Tirţa; şi cum a atins pragul casei, copilul a 
murit. L-au îngropat, şi tot Israelul l-a plâns, după 
cuvântul Domnului, pe care-l spusese prin robul Său 
Ahia, proorocul. 



62

Celelalte fapte ale lui Ieroboam, cum a făcut război 
şi cum a domnit, sunt scrise în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel. 

Ieroboam a împărăţit douăzeci şi doi de ani; apoi 
a adormit cu părinţii săi. Şi în locul lui a împărăţit fiul 
său Nadab.“ (1 Regi 14.17-20).



63

C
hem

area tronului

4.  
 

ROBOAM – UN  REGE  PREA  MIC   
PENTRU  O  ÎMPĂRĂŢIE  ATÂT  DE  MARE   

(1 Regi 14.21-31)

Nu-i o treabă uşoară să urmezi la tron după …Solomon. 
Din toate punctele de vedere, Roboam a fost ca un nevârstnic 
îmbrăcat în haine împărăteşti prea mari pentru el. Textul ne spu-
ne de două ori că mama lui Roboam a fost o „amonită“, una din 
foarte multele neveste păgâne ale marelui împărat.

„Roboam, fiul lui Solomon, a împărăţit peste Iuda. 
Avea patruzeci şi unu de ani când s-a făcut împărat, şi 
a împărăţit şaptesprezece ani la Ierusalim, cetatea pe 
care o alesese Domnul din toate seminţiile lui Israel, ca 
să-Şi pună Numele în ea. Mamă-sa se chema Naama, 
amonita.“ (1 Regi 14.21, 31).

Ce naşte din pisică, şoareci mănâncă! Biblia ne spune că Solo-
mon le-a clădit nevestelor lui temple ale dumnezeilor lor şi le-a 
lăsat să trăiască şi să-şi crească copiii fiecare în religia ei:

„Împăratul Solomon a iubit multe femei străine, 
afară de fata lui Faraon; moabite, amonite, edomite, 
sidoniene, hetite,…



64

Când a îmbătrânit Solomon, nevestele i-au plecat 
inima spre alţi dumnezei; şi inima nu i-a fost în totul a 
Domnului, Dumnezeului său, cum fusese inima tatălui 
său David...

Atunci Solomon a zidit pe muntele din faţa Ieru-
salimului un loc înalt pentru Chemoş, urâciunea 
Moabului, pentru Moloc, urâciunea fiilor lui Amon. 
Aşa a făcut pentru toate nevestele lui străine, care 
aduceau tămâie şi jertfe dumnezeilor lor.“ (1 Regi 11.1, 
4, 7-8).

Textul din cartea 1 Regi este unul concis şi sentenţios, 
urmărind să ne spună doar că Roboam s-a descalificat să fie un 
urmaş veritabil al lui David:

„Iuda a făcut ce este rău înaintea Domnului; şi, 
prin păcatele pe care le-au săvârşit, I-au stârnit gelo-
zia mai mult decât părinţii lor. Şi-au zidit şi ei înălţimi 
cu stâlpi închinaţi idolilor şi Astarteii pe orice deal 
înalt şi sub orice copac verde. Au fost chiar şi sodomiţi 
în ţară. Au făcut de toate urâciunile neamurilor pe 
care le izgonise Domnul dinaintea copiilor lui Israel.“ 
(1 Regi 14.22-24).

Textul paralel din Cronici este mai detaliat şi mai nuanţat. Aici 
ni se spun câteva lucruri interesante despre acest om:

(i) Roboam a întărit cetăţile de război, nădăjduind că într-o zi 
va fi suficient de tare ca să aducă înapoi cele zece seminţii ale lui 
Israel care-l părăsiseră:

„Roboam a locuit la Ierusalim, şi a zidit cetăţi 
întărite în Iuda. A zidit Betleemul, Etamul, Tecoa, Bet-
Ţur, Soco, Adulam, Gat, Mareşa, Zif, Adoraim, Lachis, 
Azeca, Ţorea, Aialon şi Hebronul, cari erau în Iuda şi 
în Beniamin, şi a făcut din ele nişte cetăţi întărite. 

Le-a întărit, a pus în ele căpitani şi magazii de bu-
cate, de untdelemn şi vin. A pus în fiecare din aceste 
cetăţi scuturi şi suliţe, şi le-a făcut foarte tari. Iuda şi 
Beniamin erau ai lui.“ (2 Cron. 11.5-12).

(ii) Roboam a beneficiat de un influx de leviţi şi de oameni 
adevăraţi ai credinţei, care au emigrat spre Ierusalim şi Iuda 



65

din seminţiile care o luaseră razna sub regimul idolatru al lui 
Ieroboam:

„Preoţii şi leviţii, care se aflau în tot Israelul, şi-
au părăsit locuinţele şi s-au dus la el; căci leviţii şi-au 
părăsit ţinuturile şi moşiile şi au venit în Iuda şi la Ie-
rusalim, pentru că Ieroboam şi fiii săi i-au împedicat 
să-şi împlinească slujbele ca preoţi ai Domnului. 

Ieroboam a pus preoţi pentru înălţimile, pentru 
ţapii şi pentru viţeii pe care îi făcuse. 

Aceia din toate seminţiile lui Israel, care aveau pe 
inimă să caute pe Domnul, Dumnezeul lui Israel, au 
urmat pe leviţi la Ierusalim, ca să jertfească Domnu-
lui, Dumnezeului părinţilor lor. 

Ei au dat astfel tărie împărăţiei lui Iuda, şi au 
întărit pe Roboam, fiul lui Solomon, timp de trei ani; 
căci trei ani au umblat în calea lui David şi a lui Solo-
mon.“ (2 Cron. 11.13-17).

Politician iscusit, Roboam şi-a dat seama că-şi poate întări re-
gatul prin aceşti oameni devotaţi lui Iehova şi, timp de trei ani, nu 
„şi-a dat arama pe faţă“, ci a jucat cartea continuităţii închinării la 
Iehova.

(iii) Roboam a fost un bun strateg. Ca să-şi întărească 
influenţa şi puterea asupra celorlalţi, Roboam şi-a pus în gând şi 
a reuşit să facă din familia lui una dintre cele mai numeroase, cu 
reprezentanţi aşezaţi peste tot în punctele-cheie ale ţării:

„Roboam a luat de nevastă pe Mahalat, fata lui Ie-
rimot, fiul lui David şi al Abihailei, fata lui Eliab, fiul 
lui Isai. Ea i-a născut fii pe: Ieuş, Şemaria şi Zaham. 
După ea, a luat pe Maaca, fata lui Absalom. 

Ea i-a născut pe Abia, pe Atai, pe Ziza şi pe Şelomit. 
Roboam iubea pe Maaca, fata lui Absalom, mai mult 
decât pe toate nevestele şi ţiitoarele lui; căci a avut 
optsprezece neveste şi şasezeci de ţiitoare, şi a născut 
douăzeci şi opt de fii şi şasezeci de fete. 

Roboam a dat cel dintâi loc lui Abia, fiul Maachei, 
şi l-a pus căpetenie peste fraţii lui, căci voia să-l facă 
împărat. El a lucrat cu minte, împrăştiind pe toţi fiii 



66

săi în toate ţinuturile lui Iuda şi lui Beniamin, în toate 
cetăţile întărite; le-a dat de mâncare din belşug, şi le-a 
căutat o mulţime de neveste.“ (2 Cron. 11.18-23).

(iv) Practic, Roboam n-a fost un închinător adevărat al lui 
Iehova, ci un idolatru. El a înlocuit „relativismul tolerant al lui 
Solomon“ cu apostazia făţişă. Când s-a întărit suficient, Roboam 
a dat masca jos. Până atunci se temuse de popor, dar se înşelase. 
Poporul, ca nu de mult şi ca întotdeauna, era la fel de gata ca şi el 
să se îndepărteze de Cel ce le dăruise ţara:

„Când s-a întărit Roboam în domnie şi a căpătat 
putere, a părăsit Legea Domnului, şi tot Israelul a 
părăsit-o împreună cu el.“ (2 Cron. 12.1).

(v) Dumnezeu a văzut că Roboam şi-a dat arama pe faţă şi l-a 
pedepsit potrivit „justiţiei poetice“, lipsindu-l de slava pe care o 
avuse împărăţia sub David şi Solomon. Cel care-i îngrijise lui So-
lomon o vreme de nemaintâlnită pace şi prosperitate s-a îngrijt 
acum ca Roboam să fie smerit printr-o putere străină:

„În al cincilea an al domniei lui Roboam, Şişac, 
împăratul Egiptului, s-a suit împotriva Ierusalimului, 
pentru că păcătuiseră împotriva Domnului. 

Avea o mie două sute de care şi şasezeci de mii de 
călăreţi; şi împreună cu el a venit din Egipt un popor 
fără număr, dintre libieni, suchieni şi etiopieni. A luat 
cetăţile întărite ale lui Iuda, şi a ajuns până la Ierusa-
lim.“ (2 Cron. 12.2-4).

Ca să fie clar că nu întâmplarea sau „circumstanţele geopo-
litice“ sunt vinovate de această invazie, ci Roboam şi rătăcirile 
poporului, Dumnezeu Şi-a trimis un crainic profetic cu un mesaj 
foarte limpede:

„Atunci proorocul Şemaia s-a dus la Roboam şi la 
căpeteniile lui Iuda, care se adunaseră în Ierusalim, 
la apropierea lui Şişac, şi le-a zis: Aşa vorbeşte Dom-
nul: ,,Voi M-aţi părăsit; vă părăsesc şi Eu, şi vă dau în 
mâinile lui Şişac.»“ (2 Cron. 12.5).



67

Punct ochit, punct lovit! Roboam şi poporul au înţeles şi s-au 
smerit, dar Dumnezeu a hotărât că lecţia va trebui să rămână în 
viaţa lor ca o umilire perpetuă şi ca un semn de aducere aminte:

„Căpeteniile lui Israel şi împăratul s-au smerit, şi 
au zis: «Domnul este drept!» Şi dacă a văzut Domnul 
că s-au smerit, Cuvântul Domnului a vorbit astfel lui 
Şemaia: 

«S-au smerit, nu-i voi nimici, nu voi zăbovi să le 
vin în ajutor, şi mânia Mea nu va veni asupra Ieru-
salimului prin Şişac; dar îi vor fi supuşi, şi vor şti 
ce înseamnă să-Mi slujească Mie sau să slujească 
împărăţiilor altor ţări.» 

Şişac, împăratul Egiptului, s-a suit împotriva Ieru-
salimului. A luat vistieriile Casei Domnului şi vistieriile 
casei împăratului, a luat tot. A luat scuturile de aur pe 
care le făcuse Solomon. 

Împăratul Roboam a făcut în locul lor nişte 
scuturi de aramă, şi le-a dat în grija căpeteniilor 
alergătorilor, care păzeau intrarea casei împăratului.  

Ori de câte ori se ducea împăratul la Casa Domnu-
lui, alergătorii veneau şi le purtau înaintea lui; apoi le 
aduceau iarăşi în odaia alergătorilor. Pentru că Ro-
boam se smerise, Domnul Şi-a abătut mânia de la el, 
şi nu l-a nimicit de tot. Şi tot mai era ceva bun în Iuda.“ 
(2 Cron. 12.6-12).

Pe timpul „epocii de aur“, David sau Solomon ieşeau şi treceau 
printre cele două rânduri de purtători de scuturi de aur, verita-
bile oglinzi care reflectau şi amplificau lumina soarelui. Totul 
părea îmbrăcat în slavă. Însă, pe vremea lui Roboam, scuturile de 
aramă au luat locul celor de aur. Procesiunea a rămas aceeaşi, dar 
nu mai era lumina şi slava de altădată. Arama a luat locul aurului! 
Pentru Roboam, aceasta s-a dovedit a fi ceva prea mic pentru o 
poziţie aşa de mare! Inima lui l-a tras în jos. Deşi a avut parte de 
o domnie îndelungată, Ierusalimul şi împărăţia lui Roboam n-au 
mai fost ceea ce fuseseră odinioară:

„Împăratul Roboam s-a întărit în Ierusalim şi a 
domnit. Avea patruzeci şi unu de ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit şaptesprezece ani la Ierusalim, 



68

cetatea pe care o alesese Domnul din toate seminţiile 
lui Israel, ca să-Şi pună Numele în ea.  Mamă-sa se 
numea Naama, amonita. El a făcut lucruri rele, pentru 
că nu şi-a pus inima să caute pe Domnul. Faptele lui 
Roboam, cele dintâi şi cele de pe urmă, nu sunt scrise 
oare în cartea proorocului Şemaia, şi a proorocului 
Ido, în cărţile spiţelor de neam? 

Totdeauna a fost război între Roboam şi Ieroboam. 
Roboam a adormit cu părinţii săi, şi a fost îngropat 
în cetatea lui David. Şi, în locul lui, a domnit fiul său 
Abia.“ (2 Cron. 12.13-16).

Textul vorbeşte despre „faptele dintâi“ şi „faptele de pe urmă“, 
între care s-a produs prăbuşirea lui Roboam departe de Faţa 
Domnului. Şi lui şi multora dintre noi ni se potrivesc cuvintele 
clare ale Apocalipsei:

„Dar ce am împotriva ta, este că ţi-ai părăsit dra-
gostea dintâi. Adu-ţi dar aminte de unde ai căzut; 
pocăieşte-te, şi întoarce-te la faptele tale dintâi. Altfel, 
voi veni la tine, şi-ţi voi lua sfeşnicul din locul lui, dacă 
nu te pocăieşti.“ (Apoc. 2.4-5).



69

C
hem

area tronului

5.  
 

ABIAM,  NEPOTUL  LUI  ABSALOM   
(1 Regi 15.1-8)

În sfârşit, iată că unul dintre urmaşii lui Absalom a ajuns rege! 
Absalom a murit din cauza acestei ambiţii. Acum, Abiam, fiul 
Maacăi, fiica lui Absalom, îi împlineşte visul:

„În al optsprezecelea an al domniei lui Ieroboam, 
fiul lui Nebat, a început să împărăţească peste Iuda 
Abiam. A împărăţit trei ani la Ierusalim. Mamă-sa se 
chema Maaca, fata lui Abisalom.“ (1 Regi 15.1).

În 2 Cronici 13.2 ni se spune că Abiam, scris acolo „Asa“ din 
cauza schimbărilor ortografice de după robia babiloniană, a fost 
fiul lui „Micaia, fata lui Uriel“. Probabil că Maaca a fost nepoata 
lui Absalom, fiica provenită din căsătoria lui Tamar (fata lui Ab-
salom – 2 Sam. 14.27) cu acest Uriel. Numele Maaca era frecvent 
în familiile evreieşti. El se poate traduce prin „îngust“, „subţire“ 
sau „săgeată“, fiind deci un apelativ pentru cineva foarte harnic, 
săritor sau iute. Tot aşa s-a numit şi mama lui Absalom (2 Sam. 
3.3).

Ca şi în cazul lui Roboam, 1 Regi este zgârcită cu amănunte 
despre Abia (sau Abiam). Rezumatul vieţii lui nu-i este favorabil:



70

„El s-a dedat la toate păcatele pe care le făcuse 
tatăl său înaintea lui; şi inima lui n-a fost întreagă a 
Domnului, Dumnezeului său, cum fusese inima tatălui 
său David. 

Dar din pricina lui David, Domnul, Dumnezeul lui, 
i-a dat o lumină la Ierusalim, punând pe fiul lui după 
el şi lăsând Ierusalimul în picioare. Căci David făcuse 
ce este plăcut înaintea Domnului, şi nu se abătuse dela 
niciuna din poruncile Lui în tot timpul vieţii lui, afară 
de întâmplarea cu Urie, hetitul. 

Între Roboam şi Ieroboam a fost război tot timpul 
cât a trăit Roboam. Celelalte fapte ale lui Abiam, şi tot 
ce a făcut el, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Iuda? 

Între Abiam şi Ieroboam a fost război. Abiam a 
adormit cu părinţii lui, şi l-au îngropat în cetatea lui 
David. Şi în locul lui a domnit fiul său Asa.“ (1 Regi 
15.2-8).

Se pare că singurul argument în favoarea domniei lui Abia a 
fost faptul că fusese ...un descendent al lui David. Mare lucru să 
fii urmaşul unui om mare înaintea Domnului!

David va rămâne în toate cărţile istorice ale evreilor „termenul 
de comparaţie“, în lumina căruia ceilalţi regi sau împăraţi sunt 
consideraţi „buni“ sau „răi“.

Cartea Cronici scoate la lumină un episod intersant, în care 
Abiam, cel puţin pentru momentul acela, s-a comportat într-un 
mod lăudabil. Iată-l:

„Între Abia şi Ieroboam a fost război. Abia a înce-
put lupta cu o oaste de războinici viteji, patru sute 
de mii de oameni aleşi; şi Ieroboam s-a înşiruit de 
bătaie împotriva lui cu opt sute de mii de oameni aleşi, 
războinici viteji. 

De pe vârful muntelui Ţemaraim, care face par-
te din muntele lui Efraim, Abia s-a sculat şi a zis: 
«Ascultă-mă, Ieroboame, şi tot Israelul! Nu trebuie 
oare să ştiţi că Domnul, Dumnezeul lui Israel, a dat pe 
vecie domnia peste Israel lui David şi fiilor lui printr-
un legământ care nu se poate călca? 



71

Dar Ieroboam, fiul lui Nebat, slujitorul lui Solomon, 
fiul lui David, s-a sculat şi s-a răzvrătit împotriva 
stăpânului său. Nişte oameni de nimic, oameni răi, 
s-au strâns la el şi s-au împotrivit lui Roboam, fiul lui 
Solomon.“ (2 Cron. 13.2a-7b).

Este clar că Abiam păstrează resentimentul pentru rupe-
rea împărăţiei şi-i numeşte pe cei care s-au dus după Ieroboam 
„oameni de nimic“.  Dar noi ştim că ei fuseseră mai mult decât 
atât. Abia recapitulează în mod „subiectiv“ istoria şi-l scuză pe 
Roboam pentru pasivitatea faţă de „hoţia“ lui Ieroboam. Iarăşi, 
noi ştim că Dumnezeu Însuşi l-a oprit pe tânărul şi pripitul fiu al 
lui Solomon să lupte:

„Roboam era tânăr şi fricos, şi nu putea să li se 
împotrivească.“ (2 Cron. 13.7b).

Cu toate exagerările şi denaturările de rigoare, Abiam are 
dreptate când îi ironizează muşcător pe cei din regatul lui Iero-
boam şi căile nepotrivite prin care şi-a întărit el domnia. El 
vorbeşte despre „viţeii de aur“ şi despre „un viţel şi şapte berbeci“ 
folosiţi ca mituire pentru intrarea în slujba acestor viţei de aur.

Una din „invenţiile“ religiei omeneşti instaurate prin „faptele 
lui Ieroboam“ a  fost şi această cumpărare a poziţiilor şi slujbe-
lor religioase, prezentă şi în vremea Noului Testament, unde este 
numită „simonie“, după numele escrocului care a propus-o în 
Faptele Apostolilor 8.18-24. Iată muşcătoarea acuzaţie pe care le-o 
aduce Abiam:

„Şi acum, voi credeţi că puteţi ieşi biruitori asupra 
împărăţiei Domnului, care este în mâinile fiilor lui Da-
vid; şi voi sunteţi o mare mulţime şi aveţi cu voi viţeii 
de aur pe cari vi i-a făcut Ieroboam ca dumnezei. 

N-aţi îndepărtat voi preoţii Domnului, pe fiii lui 
Aaron şi pe leviţi, şi nu v-aţi făcut voi preoţi, ca şi po-
poarele celorlalte ţări? 

Oricine venea cu un viţel şi şapte berbeci, ca să fie 
sfinţit, se făcea preot al celui ce nu este Dumnezeu.“ (2 
Cron. 13.8-9).



72

Abiam este un exemplu bun în ceea ce priveşte faptul de a se 
baza în luptă nu pe mărimea armatei, ci pe ascultarea de Domnul 
şi pe împlinirea poruncilor Lui:

„Dar cât despre noi, Domnul este Dumnezeul 
nostru, şi noi nu L-am părăsit, preoţii din slujba Dom-
nului sunt fii ai lui Aaron, şi leviţii stau şi îşi împlinesc 
slujbele. 

Noi aducem în fiecare dimineaţă şi în fiecare seară 
arderi-de-tot Domnului, ardem tămâie mirositoare, 
punem pâinile pentru punerea înaintea Domnului pe 
masa cea curată, şi aprindem în fiecare seară sfeşnicul 
de aur cu candelele lui; căci păzim poruncile Domnu-
lui, Dumnezeului nostru. 

Dar voi L-aţi părăsit. Iată că Dumnezeu şi 
preoţii Lui sunt cu noi, în fruntea noastră, şi avem şi 
trâmbiţele răsunătoare ca să sunăm din ele împotriva 
voastră.

Copii ai lui Israel! Nu faceţi război împotriva Dom-
nului, Dumnezeului părinţilor voştri, căci nu veţi avea 
nicio izbândă!“ (2 Cron. 13.10-12). 

Deşi avusese o armată mai numeroasă şi aplicase o tactică 
superioară, Ieroboam a fost înfrânt de Abiam. Biruinţa a fost un 
dar de la Domnul şi o dovadă că El vine în ajutorul celor ce-L 
ascultă şi îi pedepseşte pe cei neascultători:

„Ieroboam i-a luat pe dinapoi, cu ajutorul unor 
oameni puşi la pândă, aşa că oştile lui erau în faţa 
lui Iuda, iar cei ce stăteau la pândă erau înapoia lor. 
Cei din Iuda, întorcându-se, au avut de luptat înainte 
şi înapoi.  Au strigat către Domnul, şi preoţii au sunat 
din trâmbiţe. Oamenii lui Iuda au scos un strigăt de 
război şi, la strigătul de război al oamenilor lui Iuda, 
Domnul a lovit pe Ieroboam şi pe tot Israelul dinaintea 
lui Abia şi a lui Iuda. 

Copiii lui Israel au fugit dinaintea lui Iuda, şi Du-
mnezeu i-a dat în mâinile lui. Abia şi poporul lui le-au 
pricinuit o mare înfrângere, şi cinci sute de mii de oa-
meni aleşi au căzut morţi printre cei din Israel. 



73

Copiii lui Israel au fost smeriţi în vremea aceea, 
şi copiii lui Iuda au câştigat biruinţa, pentru că se 
sprijiniseră pe Domnul, Dumnezeul părinţilor lor.“ (2 
Cron. 13.13-18)

Autorul Cronicilor face din această întâmplare o lecţie pentru 
„copiii robiei“, subliniind că neascultarea duce la moarte, în timp 
ce ascultarea duce la propăşire:

„Abia a urmărit pe Ieroboam şi i-a luat cetăţi: Bete-
lul cu satele lui, Ieşana cu satele ei, şi Efronul cu satele 
lui. Ieroboam n-a mai avut putere pe vremea lui Abia, 
şi Domnul l-a lovit, şi a murit. 

Dar Abia a ajuns puternic; a avut patrusprezece 
neveste, şi a născut douăzeci şi doi de fii şi şaisprezece 
fete.“ (2 Cron. 13.19-21).

Dumnezeu l-a răsplătit pe Abia cu cetăţi luate de la Ieroboam, 
cu moartea duşmanului său şi cu o familie foarte numeroasă.



74



75

C
hem

area tronului

6. 
  

ASA  DA,  DAR  NU  AŞA! 
  (1 Regi 15.9-24)

Motto: „Uitaţi-vă la sfârşitul felului lor de 
vieţuire“ (vezi Evr. 13.7).

Regele Asa, şi el descendent din Absalom, a avut o domnie 
îndelungată la Ierusalim, patruzeci şi unu de ani, fiind astfel 
contemporan cu nu mai puţin de şase regi din Regatul de Nord: 
Nadab, Baeşa, Ela, Zimri, Omri şi Ahab.

„În al douăzecilea an al lui Ieroboam, împăratul 
lui Israel, a început să domnească peste Iuda Asa. El a 
domnit patruzeci şi unu de ani la Ierusalim. Mamă-sa 
se chema Maaca, fata lui Abisalom.“ (1 Regi 15.9-10).

Aplicându-i comparaţia cu David, verdictul dat în privinţa 
domniei lui a fost relativ bun:

„Asa a făcut ce este plăcut înaintea Domnului, 
ca tatăl său David. A scos din ţară pe sodomiţi, şi a 
îndepărtat toţi idolii pe care îi făcuseră părinţii lui.  
Şi chiar pe mama sa Maaca n-a mai lăsat-o să fie 
împărăteasă, pentru că făcuse un idol Astarteii. Asa 
i-a sfărâmat idolul, şi l-a ars în pârâul Chedron.“ (1 
Regi 15.11-13).



76

Dacă Roboam a fost un împărat rău, Abia a fost unul bun, 
iar acest Asa a încercat pentru o vreme să fie un mare reforma-
tor al vieţii duhovniceşti din Regatul de Sud. Dar, după cum se 
ştie, biruitor nu este cel ce începe în forţă, ci acela care termină în 
putere. Reforma nu înseamnă neapărat „renaştere“. Despre Asa 
putem spune doar că a început-o bine, dar n-a sfârşit-o aşa cum 
se cuvenea.Din compararea textului din cartea Regi cu acela din 
cartea Cronici se vede clar că autorul celei dintâi alege să treacă 
cu vederea amănunte din primii 35 de ani de domnie ai lui Asa, 
consemnând doar evenimentele triste care i-au marcat sfârşitul. 
Oare de ce?

Răspunsul la întrebare face parte din categoria maximei 
„Mai mult face sfârşitul unui lucru decât începutul lui!“ din 
cartea Eclesiastul (7.8 ). Un început bun nu garantează şi un 
sfârşit pe măsură. Marea greșeală a lui Asa este de ordin duho-
vnicesc şi s-a materializat în lipsa de încredere în Domnul. Asa 
n-a clădit pe credincioşia lui Dumnezeu. Experienţele lui cu pute-
rea şi protecţia divină n-au reuşit să clădească în el un caracter 
statornic. După ce a învins o oaste de un milion de oameni, Asa 
s-a temut de Baeşa şi s-a sprijinit pe ajutorul lui Ben-Hadad, 
împăratul Siriei.

Asa a avut un început bun

Iată cum descrie cartea Cronici foarte promiţătorul debut al 
domniei lui Asa:

„Asa a făcut ce este bine şi plăcut înain-
tea Domnului, Dumnezeului său. A îndepărtat 
altarele dumnezeilor străini şi înălţimile, a sfărâmat 
stâlpii idoleşti şi a tăiat Astarteele. 

A poruncit lui Iuda să caute pe Domnul, Dumnezeul 
părinţilor săi, şi să împlinească Legea şi poruncile. A 
îndepărtat din toate cetăţile lui Iuda înălţimile şi stâl-
pii închinaţi soarelui. Şi împărăţia a avut pace supt el. 

A zidit cetăţi întărite în Iuda; căci ţara a fost 
liniştită, şi împotriva lui n-a fost război în anii aceia, 
pentru că Domnul i-a dat odihnă. El i-a zis lui Iuda: 



77

«Să zidim aceste cetăţi, şi să le înconjurăm cu zi-
duri, cu turnuri, cu porţi şi cu zăvoare; ţara este încă 
a noastră, căci am căutat pe Domnul, Dumnezeul 
nostru. L-am căutat, şi El ne-a dat odihnă de toate 
părţile.» 

Au zidit dar, şi au izbutit. Asa avea o oştire de trei 
sute de mii de oameni din Iuda, care purtau scut şi 
suliţă, şi două sute optzeci de mii din Beniamin, care 
purtau scut şi trăgeau cu arcul, toţi oameni viteji.“ (2 
Cron. 14.2-8).

Asa a primit de la Dumnezeu răsplata unei mari biruinţe

Dimensiunile ei sunt nemaintâlnite în istoria lui Israel. Ca un 
nor de lăcuste devoratoare, o armată imensă din Africa a invadat 
podul de pământ care o leagă de continentul asiatic. Etiopia a mi-
grat parcă spre nord, în căutarea unor teritorii mai prielnice peste 
care să-şi răspândească puterea imperială:

„Zerah, etiopianul, a ieşit împotriva lor cu o oştire 
de un milion de oameni şi trei sute de care, şi a înain-
tat până la Mareşa. Asa a mers înaintea lui, şi s-au 
înşiruit de bătaie în valea Ţefata, lângă Mareşa.“ (2 
Cron. 14.9-10).

Privită prin prisma felului în care este relatată, invazia africană 
a fost considerată de Dumnezeu un atentat la împlinirea planului 
mesianic şi pedepsită cu severitate. Autorul este foarte atent să ne 
spună că Dumnezeu Însuşi S-a implicat în această bătălie:

„Asa a chemat pe Domnul, Dumnezeul lui, şi a zis: 
«Doamne, numai Tu poţi veni în ajutor celui slab ca şi 
celui tare: vino în ajutorul nostru, Doamne Dumnezeul 
nostru!  Căci pe Tine ne sprijinim, şi în Numele Tău am 
venit împotriva acestei mulţimi. Doamne, Tu eşti Dum-
nezeul nostru: să nu iasă biruitor omul împotriva Ta!» 

Domnul a lovit pe etiopieni dinaintea lui Asa şi di-
naintea lui Iuda, şi etiopienii au luat-o la fugă. Asa şi 
poporul care era cu el i-a urmărit până la Gherar, şi 



78

etiopienii au căzut fără să-şi poată scăpa viaţa, căci au 
fost nimiciţi de Domnul şi de oştirea Lui. 

Asa şi poporul lui au făcut o pradă mare; au bătut 
toate cetăţile din împrejurimile Gherarului, căci groa-
za Domnului căzuse peste ele, şi au jefuit toate cetăţile, 
a căror pradă era mare. Au lovit şi corturile turmelor, 
şi au luat cu ei o mare mulţime de oi şi de cămile. Apoi 
s-au întors la Ierusalim.“ (2 Cron. 14.11-15).

Ce cuvinte frumoase şi pline de conţinut duhovnicesc a folo-
sit Asa: „Doamne, Tu eşti Dumnezeul nostru: să nu iasă biruitor 
omul împotriva Ta!“ Este clar că acest om pricepuse miza foarte 
mare a momentului. Iar Dumnezeu S-a grăbit să-l răsplătească cu 
un mesaj de revelaţie suplimentară şi de îndemn la încredere în 
Dumnezeu:

„Duhul lui Dumnezeu a venit peste Azaria, fiul lui 
Oded, şi Azaria s-a dus înaintea lui Asa, şi i-a zis: 

«Ascultaţi-mă, Asa, şi tot Iuda şi Beniamin! Dom-
nul este cu voi când sunteţi cu El; dacă-L căutaţi, Îl 
veţi găsi; iar dacă-L părăsiţi, şi El vă va părăsi. Multă 
vreme Israel a fost fără Dumnezeul cel adevărat, fără 
preot care să înveţe pe oameni, şi fără Lege. 

Dar în mijlocul strâmtorării lor s-au întors la Dom-
nul, Dumnezeul lui Israel, L-au căutat, şi L-au găsit. 

În vremile acelea, nu era linişte pentru cei ce se 
duceau şi veneau, căci erau mari tulburări printre 
toţi locuitorii ţării; un popor se bătea împotriva altui 
popor, o cetate împotriva altei cetăţi, pentru că Dum-
nezeu le tulbura cu tot felul de strâmtorări: 

voi dar, întăriţi-vă, şi nu lăsaţi să vă slăbească 
mâinile, căci faptele voastre vor avea o răsplată.“ (2 
Cron. 15.1-7).

Asa  a fost o vreme un reformator plin de râvnă

Impresionat de mesajul profetic provenit din partea lui Dum-
nezeu, Asa a devenit un lider al celor ce s-au hotărât să rămână 
lângă Domnul. Drept urmare, s-au grăbit să i se alăture şi 



79

adevăraţii credincioşi din seminţiile din Nord, dezgustate de pan-
ta idolatră foarte periculoasă pe care apucase Ieroboam:

„După ce a auzit aceste cuvinte şi proorocia lui 
Oded, proorocul, Asa s-a întărit şi a îndepărtat urâciu-
nile din toată ţara lui Iuda şi Beniamin şi din cetăţile 
pe care le luase în muntele lui Efraim, şi a înnoit alta-
rul Domnului care era înaintea pridvorului Domnului. 

A strâns pe tot Iuda şi Beniamin, şi pe cei din 
Efraim, din Manase şi din Simeon, care locuiau prin-
tre ei, căci un mare număr dintre oamenii lui Israel au 
trecut la el când au văzut că Domnul, Dumnezeul lui, 
era cu el.“ (2 Cron. 15.8-9).

Timp de treizeci şi cinci de ani, Asa a făcut ce este bine înain-
tea Domnului şi a sărbătorit credinţa şi binecuvântările Lui:

„S-au adunat la Ierusalim în luna a treia a anului 
al cinsprezecelea al domniei lui Asa. În ziua aceasta, 
au jertfit Domnului, din prada pe care o aduseseră: 
şapte sute de boi şi şapte mii de oi. 

Au făcut legământ să caute pe Domnul, Dumnezeul 
părinţilor lor, din toată inima şi din tot sufletul lor; şi 
oricine nu căuta pe Domnul, Dumnezeul lui Israel, tre-
buia omorât, fie mic, fie mare, fie bărbat fie femeie. 

Au jurat credinţă Domnului, cu glas tare, cu 
strigăte de bucurie, şi cu sunet de trâmbiţe şi de bu-
ciume; tot Iuda s-a bucurat de jurământul acesta, căci 
juraseră din toată inima lor, căutaseră pe Domnul de 
bunăvoia lor, şi-L găsiseră. Şi Domnul le-a dat odihnă 
de jur-împrejur.“ (2 Cron. 15.10-15).

Reformele lui Asa au început chiar din casa lui, regele căutând 
să se dea ca exemplu întregii naţiuni pe sine însuşi. 

Deşi nu toţi locuitorii ţării l-au urmat până la capăt în 
devoţiunea lui, totuşi, Asa a făcut ceea ce depindea de el pentru ca 
poporul să fie închinat Domnului. Pentru aceasta, Dumnezeu l-a 
răsplătit cu o vreme de pace şi prosperitate:

„Împăratul Asa n-a lăsat nici chiar pe mamă-sa 
Maaca să mai fie împărăteasă, pentru că făcuse un 



80

idol Astarteii. Asa i-a dărâmat idolul, pe care l-a făcut 
praf, şi l-a ars lângă pârâul Chedron. 

Dar înălţimile tot n-au fost îndepărtate din Israel, 
măcar că inima lui Asa a fost în totul a Domnului în tot 
timpul vieţii lui. 

A pus în Casa lui Dumnezeu lucrurile închinate 
Domnului de tatăl său şi de el însuşi: argint, aur şi 
vase. 

N-a fost niciun război până la al treizeci şi cincilea 
an al domniei lui Asa.“ (2 Cron. 15.16-19).

Asa a şchiopătat la sfârşitul vieţii

Faptul că mulţi dintre evreii aparţinând celorlalte zece 
seminţii nordice se strămutau lângă Asa, în Regatul de Sud, l-a 
făcut pe Baeşa, regele de acolo, să-l urască, să-i declare război 
şi să-l facă să închidă toate punctele de trecere dintre cele două 
împărăţii:

„Între Asa şi Baeşa, împăratul lui Israel, a fost 
război în tot timpul vieţii lor. Baeşa, împăratul lui Is-
rael, s-a suit împotriva lui Iuda; şi a întărit Rama, ca 
să-i împiedice pe ai lui Asa, împăratul lui Iuda, să iasă 
şi să intre.“ (1 Regi 15.16-17).

Speriat de ameninţările lui Baeşa, Asa a făcut cea mai mare 
prostie posibilă: a apelat la ajutorul împăratul Siriei. În loc să 
alerge la Dumnezeu, Asa a alergat la oameni. Cel căruia Dum-
nezeu îi dăduse biruinţa asupra hoardelor africane, s-a pierdut 
cu firea în faţa răutăţii fraţilor lui din celălalt regat. Asa a luat 
belşugul dăruit de Domnul şi adunat în Casa Domnului şi l-a dat, 
de bunăvoie, unui păgân! Necredincios până la ilaritate, Asa s-a 
aliat cu străinii ca să lupte împotriva fraţilor lui evrei:

„Asa a luat tot argintul şi tot aurul care 
rămăseseră în vistieriile Casei Domnului şi vistieriile 
casei împăratului, şi le-a pus în mâinile slujitorilor lui, 
pe care i-a trimis la Ben-Hadad, fiul lui Tabrimon, fiul 
lui Hezion, împăratul Siriei, care locuia la Damasc. 



81

Împăratul Asa a trimis să-i spună: «Să fie un 
legământ între mine şi tine, cum a fost între tatăl meu 
şi tatăl tău. Iată, îţi trimit un dar în argint şi în aur. 
Du-te, rupe legământul tău cu Baeşa, împăratul lui Is-
rael, ca să se depărteze de la mine.» 

Ben-Hadad a ascultat pe împăratul Asa; a trimis 
pe căpeteniile oştirii lui împotriva cetăţilor lui Israel, 
şi au pustiit Iionul, Dan, Abel-Bet-Maaca, tot Chinero-
tul, şi toată ţara lui Neftali. Când a auzit Baeşa lucrul 
acesta, a încetat să mai întărească Rama, şi s-a întors 
la Tirţa.“ (1 Regi 15.18-21).

Aparent, Asa a reuşit! Dar cu ce preţ? Străin de aliatul său 
din ceruri, Asa s-a dovedit un strateg dibace, dar un credincios 
nestatornic. Profitul lui imediat a fost unul real, dar pierderile pe 
termen lung au fost incomensurabile:

„Împăratul Asa a chemat pe tot Iuda, fără să lase la 
o parte pe cineva, şi au ridicat pietrele şi lemnul pe ca-
re-l întrebuinţa Baeşa la întărirea Ramei; şi împăratul 
Asa le-a întrebuinţat la întărirea Ghebei lui Beniamin 
şi Miţpei.“ (1 Regi 15.22).

Dumnezeu Şi-a trimis profetul la regele care uitase şi de 
existenţa Sa şi de ajutorul  Său care „nu lipseşte niciodată în vre-
muri de necaz“:

„În vremea aceea, Hanani, văzătorul, s-a dus la 
Asa, împăratul lui Iuda, şi i-a zis: «Pentru că te-ai 
sprijinit pe împăratul Siriei, şi nu te-ai sprijinit pe 
Domnul, Dumnezeul tău, de aceea a scăpat oastea 
împăratului Siriei din mâinile tale.

Etiopienii şi libienii nu alcătuiau oare o oaste mare, 
cu o mulţime de care şi călăreţi? Şi totuşi Domnul i-a 
dat în mâinile tale, pentru că te sprijiniseşi pe El.  Căci 
Domnul Îşi întinde privirile peste tot pământul, ca să 
sprijinească pe aceia a căror inimă este întreagă a Lui. 
Ai lucrat ca un nebun în privinţa aceasta, căci de acum 
vei avea războaie.“ (2 Cron. 16.7-9).

Mustrarea divină îşi găseşte ecoul în cuvintele dojenitoare 
adresate de Domnul Isus apostolilor Lui:



82

„Şi El dormea la cârmă pe căpătâi. Ucenicii L-au 
deşteptat, şi I-au zis: «Învăţătorule, nu-Ţi pasă că 
pierim?» 

El S-a sculat, a certat vântul, şi a zis mării: «Taci! 
Fără gură!» Vântul a stat, şi s-a făcut o linişte mare. 
Apoi le-a zis: «Pentru ce sunteţi aşa de fricoşi? Tot 
n-aveţi credinţă?»“ (Mc.  4.38-40).

Din cercetarea divină redată de cronicarul sacru reiese clar că 
reformatorul Asa uitase să-şi reformeze propria lui inimă. Proba-
bil că acesta a fost şi motivul pentru care locuitorii ţării nu l-au 
urmat până la capăt în înlăturarea „înălţimilor“ de pe teritoriul 
lor. Din nefericire, Asa a lucrat „ca un nebun“! Dar păţania lui 
ne dă ocazia să cunoaştem una din cele mai mari şi mai scumpe 
promisiuni rostite vreodată de Dumnezeu. Ea i-a îmbărbătat pe 
nenumăraţi oameni ai lui Dumnezeu din toate secolele. O putem 
citi şi noi cu atenţie. Ne putem baza întreaga viaţa pe ea, iar cei 
care vom proceda astfel vom face „mari isprăvi“ cu Dumnezeul 
nostru: 

„Căci Domnul Îşi întinde privirile peste tot 
pământul, ca să sprijinească pe aceia a căror inimă 
este întreagă a Lui“ (2 Cron. 16.9).

Din nefericire, Asa a falimentat, iar credinţa lui n-a funcţionat 
până la capăt. Orgolios şi deja putred de mândrie, el n-a primit 
mustrarea divină şi nu s-a pocăit. Răzvrătirea lui l-a făcut să-l 
trateze rău pe solul profetic şi să se poarte cum nu trebuia cu slu-
jitorii lui Dumnezeu. Din cauza decăderii morale care i-a marcat 
ultimii lui şase ani de domnie, Asa n-a mai fost o binecuvântare 
pentru popor:

„Asa s-a mâniat pe văzător, şi l-a pus la închisoare, 
pentru că era înfuriat împotriva lui. Tot în acelaşi timp 
Asa a apăsat şi pe unii din popor.“ (2 Cron. 16.10).

Asa a fost un om care a început-o bine şi a terminat-o prost. 
Aşa cum sugerează şi textul, viaţa lui s-a împărţit în două părţi 
distincte. Din păcate, cea de la urmă a fost şi cea rea:



83

„Faptele lui Asa, cele dintâi şi cele de pe urmă, sunt 
scrise în cartea împăraţilor lui Iuda şi Israel.“ (2 Cron. 
16.11).

Vai de cel ce nu se smereşte sub mustrarea lui Dumnezeu! Cu 
împietrirea inimii lui, el îşi adună o şi mai mare pedeapsă:

„În al treizeci şi nouălea an al domniei sale, Asa 
s-a îmbolnăvit de picioare aşa încât avea mari dureri; 
chiar în timpul bolii lui, el n-a căutat pe Domnul, ci a 
întrebat pe doftori.“ (2 Cron. 1612).

Toate mustrările au fost în zadar. Asa a murit supărat pe to-
tul şi pe toate, abia târându-şi picioarele. A fost încă un exemplu 
de „justiţie poetică“ aplicată de Dumnezeu. „S-a îmbolnăvit de 
picioare“ pentru că „umblarea lui cu Dumnezeu“ a ajuns foar-
te deficitară.  Cât de mare trebuie să fi fost şchiopătarea lui în 
credinţă, dacă nici măcar sub pedeapsa bolii nu s-a întors să um-
ble cu Dumnezeu, ci a „alergat“ la oameni!

Asa a murit şi a fost pus într-un mormânt plin de mirode-
nii, dar felul în care a sfârşit-o a lăsat o duhoare neplăcută în 
urma lui. Mirosurile 
plăcute de deasupra nu 
pot să ascundă până 
astăzi damful de fire 
pământească ce i-a ca-
racterizat ultima parte a 
vieţii:

„Asa a adormit 
cu părinţii săi, şi a 
murit în al patru-
zeci şi unulea an al 
domniei lui; l-au 
îngropat în mor-
mântul pe care şi-l 
săpase în cetatea 
lui David. 

L-au culcat 
pe un pat pe ca-
re-l umpluseră 
cu mirodenii, şi 



84

mirosuri pregătite după meşteşugul celui ce pregăteşte 
mirul, şi au ars în cinstea lui foarte multe mirodenii.“ 
(2 Cron. 16.13-14).

Dacă eşti ispitit să uiţi de toate experienţele tale frumoase de 
până acum şi mergi să cauţi ajutor la oameni, în loc să alergi la 
Dumnezeul izbăvirilor, adu-ţi aminte de următoarele cuvinte ale 
apostolului Pavel:

„Deci, ce vom zice noi în faţa tuturor acestor 
lucruri? Dacă Dumnezeu este pentru noi, cine va fi îm-
potriva noastră? 

El, care n-a cruţat nici chiar pe Fiul Său, ci L-a dat 
pentru noi toţi, cum nu ne va da fără plată, împreună 
cu El, toate lucrurile?“ (Rom. 8.31-32). 



85

C
hem

area tronului

7.  
 

IEROBOAM,  NADAB,  BAEŞA,  ELA  ŞI  ZIMRI 
– CINCI  REGI  CU  INIMI  RECI  

(1 Regi 15.25 – 16.22)

Dumnezeu Şi-a ţinut cuvântul şi a făcut din Regatul de Nord 
„o trestie clătinată“:

„Domnul va lovi pe Israel, şi Israel va fi ca trestia 
clătinată în ape; va smulge pe Israel din această ţară 
bună pe care o dăduse părinţilor lor, şi-i va împrăştia 
dincolo de Râu, pentru că şi-au făcut idoli, mâniind pe 
Domnul. 

Va părăsi pe Israel, din pricina păcatelor pe care 
le-a făcut Ieroboam şi în care l-a târât şi pe Israel.“ (1 
Regi 14.14-16).

În timp ce Ierusalimul cunoştea stabilitatea succesiunilor di-
nastice din familia lui David, în Nord, s-a instaurat instabilitatea. 
Dinastiile s-au schimbat de la o familie la alta, prin asasinate, lup-
te interne şi acte de trădare.

 Primele două familii dinastice din Regatul de Nord au avut un 
destin asemănător. Casa lui Ieroboam şi casa lui Baeşa au cunos-
cut acelaşi tratament din partea lui Dumnezeu. Mai întâi li s-a dat 



86

o şansă, iar apoi, când şansa nu a fost folosită, amândouă au fost 
tratate „ca un gunoi“ şi măturate de pe scena politică.

Cu Ieroboam şi Baeşa, Dumnezeu a  avut răbdare. Însă, cu 
urmaşii lor, pedeapsa a venit de îndată ce s-a dovedit că n-au 
învăţat nimic din experienţa părinţilor lor. Ieroboam a domnit 22 
de ani. Fiul său, Nadab, numai doi ani. Baeşa a domnit24 de ani. 
Fiul său, Ela, numai doi ani. Cel care le-a urmat, Zimri, prototipul 
uzurpatorului asasin, n-a domnit decât şapte zile. Nadab a fost un 
idolatru, Baeşa le-a continuat păcatele, Ela a fost un beţiv ordi-
nar, iar Zimri a fost un obsedat paranoic după putere.

Cu fiul lui Ieroboam, Nadab, s-a împlinit profeţia Celui care 
veghează asupra lui Israel şi Îşi „curăţă aria“:

„Tu ai făcut mai rău decât toţi cei ce au fost înain-
tea ta: te-ai dus să-ţi faci alţi dumnezei şi chipuri 
turnate ca să Mă mânii, şi M-ai lepădat înapoia ta! 

De aceea, voi trimite nenorocirea peste casa lui 
Ieroboam, voi nimici pe oricine este al lui Ieroboam, 
fie rob, fie slobod în Israel, şi voi mătura casa lui Ie-
roboam, cum se mătură murdăriile, până va pieri.“ (1 
Regi 14.9-10).

Dar, iată cum s-au petrecut lucrurile:

„Nadab, fiul lui Ieroboam, a început să domnească 
peste Israel, în al doilea an al lui Asa, împăratul lui 
Iuda. El a domnit doi ani peste Israel. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, şi a um-
blat pe calea tatălui său, săvârşind păcatele în care 
târâse tatăl său pe Israel. 

Baeşa, fiul lui Ahia, din casa lui Isahar, a uneltit 
împotriva lui, şi Baeşa l-a omorât la Ghibeton, care 
era al filistenilor, pe când Nadab şi tot Israelul împre-
surau Ghibetonul. 

Baeşa l-a omorât în al treilea an al lui Asa, 
împăratul lui Iuda, şi a domnit el în locul lui. 

Când s-a făcut împărat, a ucis toată casa lui Iero-
boam, n-a lăsat să scape nimeni cu viaţă, ci a nimicit 
totul, după cuvântul pe care-l spusese Domnul prin 
robul său Ahia din Silo, din pricina păcatelor pe care le 



87

făcuse Ieroboam şi în care târâse şi pe Israel, mâniind 
astfel pe Domnul, Dumnezeul lui Israel. 

Celelalte fapte ale lui Nadab, şi tot ce a făcut el, nu 
sunt scrise oare în cartea Cronicilor împăraţilor lui 
Israel? Între Asa şi Baeşa, împăratul lui Israel, a fost 
război în tot timpul vieţii lor.“ (1 Regi 15.25-32).

Noua familie regală n-a apucat nici ea să întemeieze o dinas-
tie pentru că n-a înţeles şi n-a preţuit şansa care le fusese dată 
de Stăpânul lui Israel. Acesta este comentariul pe care-l face Du-
mnezeu, şi la acesta trebuie să rămânem. Cel ce şade pe tronul 
Cerului ridică pe cine vrea şi coboară pe cine vrea, în funcţie de 
alinierea lor la planurile Lui în istoria omenirii. Toţi oamenii şi 
toţi conducătorii popoarelor, chiar şi Nebucadneţar, au trebuit şi 
vor trebui să recunoască lucrul acesta în scurgerea vremii:

„Toţi locuitorii pământului sunt o nimica înaintea 
Lui; El face ce vrea cu oastea cerurilor şi cu locuitorii 
pământului, şi nimeni nu poate să stea împotriva mâ-
niei Lui, nici să-I zică: «Ce faci?» 

În vremea aceea, mi-a venit mintea înapoi; slava 
împărăţiei mele, măreţia şi strălucirea mea mi s-au 
dat înapoi; sfetnicii şi mai-marii mei din nou m-au 
căutat; am fost pus iarăşi peste împărăţia mea, şi pu-
terea mea a crescut. 

Acum, eu, Nebucadneţar, laud, înalţ şi slăvesc 
pe Împăratul cerurilor, căci toate lucrările Lui sunt 
adevărate, toate căile Lui sunt drepte, şi El poate 
să smerească pe cei ce umblă cu mândrie!“ (Daniel 
4.35-37)

Iată scurtul rezumat al celor douzeci şi patru de ani de domnie 
ai lui Baeşa:

„În al treilea an al lui Asa, împăratul lui Iuda, a în-
ceput să domnească peste tot Israelul la Tirţa, Baeşa, 
fiul lui Ahia.  A domnit douăzeci şi patru de ani. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, şi a um-
blat pe calea lui Ieroboam, săvârşind păcatele în care 
târâse Ieroboam pe Israel. 



88

Cuvântul Domnului a vorbit astfel lui Iehu, fiul lui 
Hanani, împotriva lui Baeşa: «Eu te-am ridicat din 
ţărână, şi te-am pus mai mare peste poporul Meu Is-
rael;  dar, pentru că ai umblat pe calea lui Ieroboam, 
şi ai făcut pe poporul Meu Israel să păcătuiască, 
pentru ca să Mă mânii prin păcatele lor, iată că voi 
mătura pe Baeşa şi casa lui, şi casa ta o voi face ca şi 
casa lui Ieroboam, fiul lui Nebat.

Cine va muri în cetate din casa lui Baeşa, va fi 
mâncat de câini, şi cine va muri pe câmp dintr-ai lui, 
va fi mâncat de păsările cerului.» 

Celelalte fapte ale lui Baeşa, ce a făcut el, şi 
isprăvile lui, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel? 

Baeşa a adormit cu părinţii săi, şi a fost îngropat 
la Tirţa. Şi în locul lui a domnit fiul său Ela.“ (1 Regi 
15.33 – 16.7).

Baeşa a fost acela care, văzând că oamenii evlavioşi din cele 
zece seminţii nordice ale regatului său se strămută din motive de 
conştiinţă religioasă în Regatul de Sud, s-a apucat să ridice un 
zid de despărţire asemănător cu „zidul Berlinului“ şi i-a declarat 
război lui Asa, care se afla atunci pe tronul de la Ierusalim. Mituit 
de Asa, Ben-Hadad, împăratul Siriei, l-a atacat pe Baeşa din nord, 
într-o campanie de pedepsire:

„(Asa a zis): «Să fie un legământ între mine şi tine, 
cum a fost unul între tatăl meu şi tatăl tău. Iată, îţi 
trimit argint şi aur. Du-te, şi rupe legământul tău cu 
Baeşa, împăratul lui Israel, ca să se depărteze de la 
mine.» 

Ben-Hadad a ascultat pe împăratul Asa; a trimis 
căpeteniile oştirii sale împotriva cetăţilor lui Israel, şi 
au bătut Iionul, Dan, Abel-Maim, şi toate locurile pen-
tru merinde din cetăţile lui Neftali.“ (2 Cron. 16.3-4). 

Nici Ela, fiul lui Baeşa, n-a învăţat nimic din păţaniile tatălui 
său. De fapt, nu cred că a învăţat nimic de la nimeni, fiind mult 
prea ocupat cu sine însuşi şi ţinând-o într-una tot într-o beţie.



89

Pe vreme de război, când căpetenia oştirii lui Israel, Omri, 
asedia Ghibetonul, care era al filistenilor (1 Regi 16.15-16), iată ce 
făcea împăratul lui Israel:

„Ela era la Tirţa, chefuind şi îmbătându-se în casa 
lui Arţa, căpetenia casei împăratului la Tirţa.“ (1 Regi 
16.19b). 

În umbra tronului, obsedat de putere şi dezgustat de 
decadenţa regală, trăia un om paranoic, numit Zimri, care era 
comandantul unei doimi din cavaleria regală. Ironia divină face 
ca un astfel de om să fie instrumentul aplicării pedepsei anunţate 
profetic prin proorocul Iehu:

„În al douăzeci şi şaselea an al lui Asa, împăratul 
lui Iuda, a început să domnească Ela, fiul lui Baeşa. El 
a domnit peste Israel la Tirţa. A domnit doi ani. 

Slujitorul său Zimri, care era mai mare peste 
jumătate din carele lui, a uneltit împotriva lui. Ela 
era la Tirţa, chefuind şi îmbătându-se în casa lui Arţa, 
căpetenia casei împăratului la Tirţa. 

Zimri a intrat, l-a lovit şi l-a ucis, în al douăzeci şi 
şaptelea an al lui Asa, împăratul lui Iuda. Şi a domnit 
el în locul lui. 

Când s-a făcut împărat şi a şezut pe scaunul lui de 
domnie, a omorât toată casa lui Baeşa, n-a lăsat să 
scape nimeni din ai lui: nici rudă, nici prieten. 

Zimri a nimicit toată casa lui Baeşa, după cuvân-
tul pe care-l spusese Domnul împotriva lui Baeşa prin 
proorocul Iehu, din pricina tuturor păcatelor pe care le 
săvârşise Baeşa şi fiul său Ela, şi în care târâseră şi pe 
Israel, mâniind prin idolii lor pe Domnul, Dumnezeul 
lui Israel. 

Celelalte fapte ale lui Ela, şi tot ce a făcut el, nu sunt 
scrise oare în cartea Cronicilor împăraţilor lui Israel?“ 
(1 Regi 16.8-14).

Asasinarea lui Ela a aruncat Regatul de Nord într-un verita-
bil război civil. „Trestia“ lui Israel se clătina tare pe ape! În tot 
Israelul, numai Zimri se credea vrednic de a sta pe tron. Poporul 



90

a lăsat baltă Ghibetonul, iar Omri, comandantul oştirii a atacat 
reşedinţa regală de la Tirţa:

„În al douăzeci şi şaptelea an al lui Asa, împăratul 
lui Iuda, Zimri a domnit şapte zile la Tirţa. Poporul 
tăbăra împotriva Ghibetonului care era al filistenilor.  
Şi poporul a auzit în tabără vestea aceasta: «Zimri a 
uneltit, şi chiar l-a ucis pe împărat!» Şi în ziua aceea, 
tot Israelul a pus în tabără ca împărat al lui Israel pe 
Omri, căpetenia oştirii.  Omri, şi tot Israelul cu el, au 
pornit din Ghibeton, şi au împresurat Tirţa.“ (1 Rgi 
16.15-17).

Caraghiosul Zimri a murit aşa cum şi-a dorit, sinucigându-se 
pe tron, amestecat cu flăcările pasiunilor lui nimicitoare. Omul 
acesta a reuşit să intre în istorie, dar nu ca un rege vrednic de 
cinste, ci doar ca unul care a domnit doar …şapte zile:

„Zimri, văzând că cetatea este luată, a in-
trat în cetăţuia casei împăratului, şi a dat foc 
casei împăratului peste el. Astfel a murit el, din pri-
cina păcatelor pe care le săvârşise, făcând ce este rău 
înaintea Domnului, umblând pe calea lui Ieroboam, 
săvârşind păcatele pe care le făcuse Ieroboam, şi 
făcând şi pe Israel să păcătuiască. 

Celelalte fapte ale lui Zimri, şi uneltirea pe care 
a făcut-o el nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel?“ (1 Regi 16.18-20).

Însă, războiul civil a continuat, pentru că a apărut încă un 
candidat la tron. L-a „ridicat“ Domnul? Nicidecum! A fost tot 
unul dintre aceia care au „vrut“ cu tot dinadinsul … şi şi-a atras 
moartea:

„Atunci poporul lui Israel s-a dezbinat în două 
părţi; jumătate din popor voia să-l facă împărat pe 
Tibni, fiul lui Ghinat, şi jumătate era pentru Omri. 

Cei ce urmau pe Omri au biruit pe cei ce urmau pe 
Tibni, fiul lui Ghinat. Tibni a murit şi Omri a domnit.“ 
(1 Regi 16.21-22).

Ce trist este când Împărăţia lui Dumnezeu cade pe …mâinile 
oamenilor.



91

C
hem

area tronului

8.   
 

OMRI – MICIMEA  UNUI  OM  „MARE“  
(1 Regi 16.23-28)

Nedreptatea dumnezeiască este mai exactă decât dreptatea 
omenească. Surprinzător, lui Omri, unul din cei mai mari regi 
ai Împărăţiei lui Israel, Dumnezeu nu i-a rezervat în dosar decât 
şase versete menţionate doar pentru apariţia Samariei în calitatea 
de capitală a Regatului de Nord. Altfel, nimic din ceea ce a făcut şi 
a fost Omri nu fusese socotit vrednic de ţinut minte!

Istoriologia seculară îl proclamă pe Omri drept unul dintre 
cei mai mari şi mai importanţi împăraţi ai lui Israel. Documen-
tele scrise care au fost scoase din pământ de arheologi ne spun că 
acest Omri fusese un om cu faimă, foarte respectat de contempo-
ranii lui din ţările învecinate. Asirienii au numit Regatul de nord 
al Israelului: „ţara lui Omri“ [T. C. Mitchell, „Israel and Judah 
Until the Revolt of Jehu (931-841 B.C.),” in Cambridge Ancient 
History, 3.1.467]. 

Pe faimoasa „Piatră a Moabului“ este înscris în piatră că Omri 
i-a bătut în luptă pe moabiţi şi le-a supus ţara la un bir. Ce n-a 
reuşit prin forţă, Omri a reuşit prin alianţe politice, ca odinioară 
Solomon. Omri şi-a căsătorit fiul, pe Ahab, cu fata împăratului Si-
donului, Etbaal, intrând astfel în familia unui om a cărui nepoată, 
Dido, a pus temeliei Cartaginei, celebrul oraş mediteranean din 



92



93

nordul Africii (Wiseman, Donald John. 1 & 2 Kings: An Introduc-
tion and Commentary. Tyndale Old Testament Commentaries 
series).

Omri a reuşit să iasă din statutul de conducător al unui stat 
minuscul şi să intre în marea arenă mondială. Însă, în dosarul lui 
din arhivele biblice, nu se găseşte nici o menţiune despre toate 
acestea. Oare de ce are Omri acolo un dosar aşa de …subţire? Du-
mnezeu îi acordă numai şase versete:

„În al treizeci şi unulea an al lui Asa, împăratul 
lui Iuda, a început să domnească peste Israel Omri. 
A domnit doisprezece ani. După ce a domnit şase ani 
la Tirţa, a cumpărat dela Şemer muntele Samariei, 
cu doi talanţi de argint; a întărit muntele, şi a pus 
cetăţii pe care a zidit-o, numele Samaria, după numele 
lui Şemer, domnul muntelui. Omri a făcut ce este rău 
înaintea Domnului, şi a lucrat mai rău decât toţi cei ce 
fuseseră înaintea lui. 

A umblat în toată calea lui Ieroboam, fiul lui Nebat, 
şi s-a dedat la păcatele în care târâse Ieroboam pe Is-
rael, mâniind prin idolii lor pe Domnul, Dumnezeul lui 
Israel. 

Celelalte fapte ale lui Omri, ce a făcut el, şi isprăvile 
lui, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor împăraţilor 
lui Israel? Omri a adormit cu părinţii săi, şi a fost 
îngropat la Samaria. Şi în locul lui a domnit fiul său 
Ahab.“ (1 Regi 16.23-28).

Suma plătită de Omri lui Şemer pentru cumpărarea muntelui 
Samariei a fost ridicol de mică. Probabil că ea denotă, pe de o par-
te, puterea lui Omri, căruia Şemer n-a îndrăznit să-i ceară un preţ 
mai mare, iar pe de altă parte, şiretenia acestui împărat. În semn 
de recunoştinţă, Omri s-a oferit să numească noua capitală „Sa-
maria“, după numele „donatorului“, nu „cetatea lui Omri“, după 
numele său.

Ce lecţii învăţăm din dosarul lui Omri? (a) Că nu tot ce este 
înălţat înaintea oamenilor este important şi în ochii lui Dumne-
zeu. Faptele lui Omri, reputaţia, realizările şi renumele său n-au 
fost considerate demne de memoria posterităţii.  (b) Cazul lui este 



94

o ilustraţie a principiilor după care va face Dumnezeu judecata, 
amintite şi în Noul Testament:

„După harul lui Dumnezeu, care mi-a fost dat, eu, 
ca un meşter-zidar înţelept, am pus temelia, şi un altul 
clădeşte deasupra. Dar fiecare să ia bine seama cum 
clădeşte deasupra. 

Căci nimeni nu poate pune o altă temelie decât 
cea care a fost pusă, şi care este Isus Cristos. Iar dacă 
clădeşte cineva pe această temelie, aur, argint, pietre 
scumpe, lemn, fân, trestie, lucrarea fiecăruia va fi dată 
pe faţă: ziua Domnului o va face cunoscut, căci se va 
descoperi în foc. Şi focul va dovedi cum este lucrarea 
fiecăruia. Dacă lucrarea zidită de cineva pe temelia 
aceea, rămâne în picioare, el va primi o răsplată. Dacă 
lucrarea lui va fi arsă, îşi va pierde răsplata. Cât des-
pre el, va fi mântuit, dar ca prin foc.“ (1 Cor. 3.10-15).

Ceea ce este important în viața aceasta nu este ce faci, ce 
realizezi în comparație cu ce fac și ce realizează alții. Important 
este ce faci în comparație cu ceea ce ar fi trebuit să faci, dacă ai 
fi trăit o viață de totală ascultare de Dumnezeu. Nu degeaba au 
spus străvechii latini: „Sic transit gloria mundi“ (Așa trece slava 
lumii).



95

B. O PERIODĂ DE ASOCIERE IDOLATRĂ  
(1 Regi 16.29 –  2 Regi 9.29)



96



97

C
hem

area tronului

9.   
 

REGELE  AHAB - UN NEGUSTOR   
EXTREM  DE  SLAB   

(1 Regi 16.29-34)

Un asemenea titlu este pe deplin justificat de următoarea 
menţiune a cronicarului biblic: 

„N-a fost nimeni care să se fi vândut pentru ca să 
facă ce este rău înaintea Domnului, ca Ahab, pe care 
nevastă-sa Izabela îl aţâţa la aceasta.“ (1 Regi 21.25). 

Ce culoare are imaturitatea mofturoasă? Cam o astfel de cu-
loare ar fi trebuit să aibă coperţile dosarului regal al lui Ahab.

Omri a fost ultimul dintre regii care au domnit în perioada de 
conflicte militare purtate între Regatul de Nord şi Regatul lui Da-
vid. Odată cu întronarea lui Ahab,  fiul lui Omri, între Israelul din 
nord şi Împărăţia lui Iuda a fost inaugurată o perioadă de pace şi 
alianţe militare. Numai că, din nefericire, aceste alianţe nu vor în-
semna ridicarea Regatului de Nord din prăbuşirea lui religioasă, 
ci coborârea urmaşilor lui David la un nivel al compromisurilor.

Uneori poţi învăţa foarte multe lucruri şi de la oamenii răi. Aşa 
că vom lista câteva remarci făcute pe marginea dosarului regelui 
Ahab:



98

(1) Prima observaţie pe care o facem când deschidem arhivele 
regale la dosarul lui Ahab este …grosimea acestui dosar. Regilor 
amintiţi în dosarele de până acum le-au fost acordate doar câteva 
versete, cel mult un capitol, în vreme ce dosarul lui Ahab conţine 
nu mai puţin de …şase capitole biblice cu un total de două sute 
trei versete!

(2) A doua observaţie pe care o facem este că în filele aces-
tui dosar se vorbeşte foarte mult şi despre profetul Ilie. Însă, nu 
vă înşelaţi, acesta este dosarul lui Ahab, nu al lui Ilie! Marele şi 
unicul profet apare în dosar doar ca un personaj major, un repre-
zentant al lui Dumnezeu în confruntările duhovniceşti ale vremii.

(3) A treia observaţie pe care trebuie să o facem este că dosa-
rul lui Ahab este scris meticulos, cu o introducere specifică, un 
cuprins foarte bogat şi cu o încheiere …surprinzătoare. Lecţia 
majoră din acest dosar al arhivelor regale, formulată în termenii 
Noului Testament, este aceea că „unde s-a înmulţit păcatul, acolo 
harul s-a înmulţit şi mai mult“ (Rom. 5.20).

(4) A patra observaţie pe care o facem după citirea acestui do-
sar este că el este plin de conflicte purtate pe planuri diferite: între 
Ahab şi Ilie, între Izabela şi Ilie, între popor şi Ilie, între profeţii 
lui Baal şi Ilie, toate acestea fiind manifestările unui conflict din 
lumea supranaturalului, dintre Iehova, adevăratul Dumnezeu, şi 
falsurile demonice, Baal împreună cu Astarteea.

Introducerea din dosarul lui  Ahab (1 Regi 16.29-34)

Dosarul lui Ahab debutează cu o informare asupra condiţiilor 
din ţară. Există trei descrieri: 

- ce a făcut Ahab, 
- ce a făcut Izabela şi 
- ce a ajuns poporul din ţară.

„Ahab, fiul lui Omri, a făcut ce este rău înaintea 
Domnului, mai mult decât toţi cei ce fuseseră înaintea 
lui.“ (1 Regi 16.29).

Ahab este o culme a răutăţii, un om care a reprezentat 
punctul culminant al tuturor neascultărilor înaintaşilor lui. 



99

Alunecarea începută de Ieroboam se va împlini în prăbuşirea 
totală a credinţei sub Ahab. 

„Şi, ca şi cum ar fi fost puţin lucru pentru el să se 
dedea la păcatele lui Ieroboam, fiul lui Nebat, a mai 
luat de nevastă şi pe Izabela, fata lui Etbaal, împăratul 
sidoniţilor, şi a slujit lui Baal şi s-a închinat înain-
tea lui. A ridicat un altar lui Baal în templul lui Baal 
pe care l-a zidit la Samaria, şi a făcut un idol Astar-
teii. Ahab a făcut mai multe rele decât toţi împăraţii 
lui Israel care fuseseră înaintea lui, ca să-L mânie pe 
Domnul, Dumnezeul lui Israel.“ (1 Regi 16.30-33).

Omri şi Ahab nu s-au putut mulţumi cu soţii de origine 
evreiască. Pretenţiile lor cosmopolite, dorinţa de a se ridica la 
înălţimea unor alianţe internaţionale şi de a ieşi din conul de 
umbră al provincialismului slujitorilor lui Iehova, i-au făcut să-şi 
ridice privirile peste hotare! Ahab nu s-a sinchisit s-o aducă pe 
tronul lui Israel pe sidonita Izabela. Influenţa extrem de nocivă a 
acestei femei asupra lui Ahab a accentuat toate pornirile lui rele. 

Evident, căsătoria lui Ahab cu Izabela a fost, cel puţin la înce-
put, unirea dintre două familii monarhice cu scopul de a cimenta 
alianţa pe care au avut-o evreii cu fenicienii din Sidon încă de pe 
vremea lui David şi Solomon:

„Hiram, împăratul Tirului, a trimis soli lui David, 
şi lemn de cedru şi tâmplari şi cioplitori de piatră, care 
i-au zidit o casă lui David.“ (1 Sam. 5.11).

„Hiram a dat lui Solomon lemne de cedru şi lem-
ne de chiparos cât a voit. Şi Solomon a dat lui Hiram 
douăzeci de mii de cori de grâu pentru hrana casei 
lui şi douăzeci de cori de untdelemn curat;  iată ce a 
dat Solomon în fiecare an lui Hiram. Domnul a dat 
înţelepciune lui Solomon, cum îi făgăduise. Între Hi-
ram şi Solomon a fost pace; şi ei au făcut legământ 
împreună.“ (1 Sam. 5.10-12 vezi şi: 1 Regi 7.13; 2 Cron. 
4.11).

Tirul şi Sidonul au fost unite într-un regat unic din secolul XII 
până în secolul VII î.Hr. Fenicienii, probabil veniţi din Grecia, au 
fost oameni ai mării, buni comercianţi şi foarte buni constructori. 



100

Alianţa lui Ahab cu dinastia sidoniană a avut ca ţintă accesul la 
comerţul internaţional şi bogăţia care a rezultat de aici. Oame-
nii de rând n-au beneficiat prea mult de pe urma acestei alianţe, 
continuând să deteste prezenţa reginei idolatre. Sentimentul 
acesta se va vedea mai lămurit atunci când Iehu, exponentul lui 
cel mai puternic, o va călca în picioare pe mult duşmănita regină.

Dacă Ahab mai avea o umbră de aducere aminte despre istoria 
evreilor şi despre Dumnezeul lor, Izabela a adus şi a impus în ţară 
închinarea la Baal şi Astarteea. Femeia aceasta „fatală“ a făcut din 
idolatrie religia de stat şi i-a „nimicit pe proorocii Domnului“ (1 
Regi 18.4). 

Religia impusă de Ahab şi Izabela în ţară a fost o idolatri-
zare forţată. Ieroboam greşise prin impunerea unor simboluri 
păgâne (viţei) pentru Dumnezeul cu chip nevăzut care îi scosese 
pe evrei din Egipt (preluând ideea de la greşeala făcută la Sinai 
de Aaron, fratele-preot al lui Moise, Exod 32.4). El păstrase în-
chinarea la Dumnezeul lui Avraam, Isaac şi Iacov, dar propusese 
prăpăstios ca acest Dumnezeu să fie „reprezentat“ prin imagini 
intermediare, la care oamenii să nu se închine, dar pe care să le 
poată „adora“ (ca şi în idolatria strecurată într-un mod vinovat 
şi în creştinismul iconoclast). Regii Regatului de Nord anteriori 
lui Ahab „stăruiseră“ în păcatele lui Ieroboam, devenind la fel de 
vinovaţi ca şi el. Însă, Ahab a fost cu mult mai rău decât ei. El şi 
Izabela au căutat să înlăture total prin violenţă închinarea la Ie-
hova, punând în locul ei închinarea la dumnezeii canaaninţi: Baal 
şi Astarteea.

Baal era privit ca fiind „domnul furtunii“, stăpân peste forţele 
naturii care aduceau ploaia, iar Astarteea era zeiţa fertilităţii, care 
patrona rodnicia câmpului şi a pântecelui femeilor. Sub această 
dualitate idolatră, evreii aveau asigurată (credeau ei) pacea şi 
prosperitatea unei existenţe îmbelşugate. 

Dar oare au reuşit Ahab şi Izabela să facă ceea ce şi-au propus? 
A ajuns Israelul să-L ignore pe Dumnezeul istoriei lor binecuvân-
tate? A ajuns Iehova dispreţuit de cei pe care îi scosese cu mâna 
tare din Egipt şi cărora le dăruise înstăpânire ţara Canaanului? 

Răspunsul la toate aceste întrebări este singura explicaţie pen-
tru care ni se dă versetul 34, ultimul mesaj al introducerii, analiza 



101

duhovnicească a unui popor înstrăinat, idolatrizat şi pornit să se 
sinucidă prin neascultare.

„Pe vremea lui, Hiel din Betel a zidit iarăş Ieriho-
nul; i-a pus temeliile cu preţul lui Abiram, întâiul lui 
născut, şi i-a pus porţile cu preţul lui Segub, cel mai 
tânăr fiu al lui, după cuvântul pe care-l spusese Dom-
nul prin Iosua, fiul lui Nun.“ (1 Regi 16.34).

Acest Hiel, exponent simbolic al poporului, nu este un om 
oarecare, ci un cetăţean al Betelului, oraş în care s-au petre-
cut evenimente foarte importante în istoria umblării evreilor cu 
Dumnezeu, loc al unor revelaţii definitorii şi al unor legăminte 
solemne între Dumnezeu şi copiii Săi.

Contrastul dintre ceea ce ar fi trebuit să ştie acest om şi ceea 
ce a ajuns el să facă este folosit de autor pentru a ne arăta sta-
rea jalnică în care coborâseră evreii sub influenţa lui Ahab şi a 
Izabelei. 

Ierihonul a fost prima cetate păgână nimicită de Iehova când 
le-a dăruit evreilor ţara Canaanului (Iosua 6). Copiii lui Dumne-
zeu n-au trebuit să lupte la Ierihon. Singurul care a luptat a fost 
Dumnezeu. Evreilor li s-a cerut doar să încercuiască liniştiţi ceta-
tea câte o singură dată pe zi şi de şapte ori în ziua a şaptea. Apoi au 
trebuit să sune din trâmbiţe, anunţând suveranitatea lui Dumne-
zeu şi hotărârile atotputerniciei Lui. Zidurile Ierihonului au căzut 
la pământ pentru că Dumnezeu hotărâse aşa! În ceasul acela pro-
fetic, Ierihonul a devenit „un semn profetic“, un „indicator“, un 
„anunţ“ pentru vremurile viitoare. Prăbuşirea zidurilor Ierihonu-
lui trebuie să rămână în istorie „un semn veşnic“, o permanenţă 
care să anunţe lumii că la fel va fi soarta tururor celor care clădesc 
fără Dumnezeu pe pământul acesta. Prăbuşirea Ierihonului a fost 
un semn care se va împlini profetic în Apocalipsa:

„Şi din Templu, din scaunul de domnie, a ieşit un 
glas tare, care zicea: «S-a isprăvit!» Şi au urmat ful-
gere, glasuri, tunete, şi s-a făcut un mare cutremur 
de pământ, aşa de tare, cum, de când este omul pe 
pământ, n-a fost un cutremur aşa de mare.  Cetatea 
cea mare a fost împărţită în trei părţi şi cetăţile Nea-
murilor s-au prăbuşit.“ (Apoc. 16.17b-19a).



102

Iosua a pronunţat un verdict divin: Ierihonul trebuie să 
rămână o ruină permanentă până la vremea sfârşitului. Cel care 
va îndrăzni să se atingă de acest monument al distrugerii va tre-
bui să plătească cu viaţa copiilor săi:

„Atunci a jurat Iosua, şi a zis: «Blestemat să fie 
înaintea Domnului omul care se va scula să zidească 
din nou cetatea aceasta a Ierihonului! 

Cu preţul întâiului său născut îi va pune temeliile şi 
cu preţul celui mai tânăr fiu al lui îi va aşeza porţile!»“ 
(Ios. 6.26).

Iată de ce, fapta lui Hiel din Betel este aşa de vinovată! Apu-
cându-se să zidească iar zidurile Ierihonului, el a mărturisit 
implicit că nu mai crede în istoria poporului său şi în cuvintele 
venite din partea Dumnezeului evreilor. Probabil că atunci când 
lucra la punerea din nou a temeliilor s-o fi surpat un şanţ şi Abi-
ram, primul lui născut a murit. 

„A fost o întâmplare“, şi-o fi zis el. „Cine mai crede astăzi în 
astfel de bazaconii? A fost o simplă coincidenţă.“ Şi a continuat 
să lucreze. A lucrat mult, din greu şi cu spor, fără alte necazuri. 
„Vedeţi“, o fi spus el, „nu se mai întâmplă nimic. Blestemul acela 
este doar o poveste! Trăim altfel de vremuri.“

Cât de mult trebuie să fi dorit el venirea zilei când porţile vor 
fi gata şi cetatea va fi inaugurată! Cu câtă bucurie trebuie să o fi 
anticipat el şi întreaga lui familie! Însă, ziua aceea s-a transfor-
mat, dintr-o sărbătoare, într-o zi de doliu. Segub, fiul lui cel mai 
tânăr a …murit. Şi autorul adaugă singura concluzie posibilă după 
o astfel de „coincidenţă“: „după cuvântul pe care-l spusese Dom-
nul prin Iosua, fiul lui Nun“!

Aşadar, introducerea aceasta din dosarul lui Ahab inclus în 
aceste arhive regale ne vorbeşte despre: (a) un rege pornit în mod 
deliberat să se îndepărteze de istoria şi Dumnezeul evreilor; (b) 
o împărăteasă, Izabela, pornită să anuleze cultul lui Iehova şi să 
instaureze în locul ei închinarea la Baal şi Astarteea,  (c) şi despre 
un popor care-i urmează nebun în această cale a nelegiuirilor.

Ce va face Dumnezeu cu astfel de oameni? Ce-ai fi făcut tu 
în locul Lui? I-ai fi lepădat? I-ai fi nimicit? Undeva, în deşertul 
înstrăinărilor, Dumnezeu îl pregătea fără să spună nimănui, în 



103

taina sihăstriei, pe cel ce avea să fie reprezentantul şi vestitorul 
hotărârilor Lui: profetul Ilie. Cu el ne vom întâlni în primele ver-
sete din capitolul următor.

10. Ilie Tişbitul, un profet pentru 
vremea lui Ahab (1 Regi 17)

Perioada de timp din istoria lui Israel de care ne ocupăm a fost 
vremea a trei personaje principale: împăratul Ahab, Izabela, soţia 
lui păgână, şi profetul Ilie. Acţiunile lor sunt întrepătrunse. 

Vom căuta totuşi să le aşezăm cât mai distinct, în „dosarul“ 
fiecăruia:

- Dosarul lui Ahab este lipsit de culoare, semn de imaturitate, 
de lipsă de personalitate, tip uşor de dus de nas, dar ţâfnos nevoie 
mare. 

- Dosarul Izabelei are coperţi de culoare neagră ca noaptea, 
acaparatoare, dominantă, malefică. 

- Dosarul lui Ilie are coperţi de soare, galbene cu câteva pete. 
Deh, până şi în soare există pete…

De unde venea acest Ilie? Unde în Galaad se află această loca-
litate numită „Tişbea“? Nimeni nu ştie precis. Singurul răspuns 
privitor la originea lui Ilie este să spunem că el venea „din pustie“, 
unde petrecuse deja şase luni de secetă împreună cu Dumnezeu. 
Însă, cel mai corect ar fi să spunem că, dincolo de Tişbea şi de 
pustie, Ilie venea de la …Dumnezeu. El a fost reprezentantul lui 
Dumnezeu pentru vremea aceea. Faptele şi vorbele lui îl vor plasa 
într-un conflict deschis cu toţi adversarii lui Dumnezeu, cu Ahab, 
cu Izabela, cu proorocii lui Baal, cu Baal şi cu …tot poporul ţării. 
Activitatea lui îi va face pe toţi să sufere arşiţa secetei, arsura pe-
depsei, agoniile morţii.

„Ilie, tişbitul, unul dintre locuitorii Galaadului, a zis 
lui Ahab: «Viu este Domnul, Dumnezeul lui Israel, al 
cărui slujitor sunt, că în anii aceştia nu va fi nici rouă, 
nici ploaie, decât după cuvântul meu.»“ (1 Regi 17.1).

Biblia ne spune în Evanghelia lui Luca şi în Epistola lui Iacov 
că durata totală a secetei a fost de trei ani şi jumătate (Lc. 4.25; 



104

Iac. 5.14). Textul din cartea Regi ne spune că seceta s-a încheiat 
după trei ani de la această declaraţie solemnă făcută de Ilie (1 
Regi 18.1, 45). Înseamnă că trecuseră deja şase luni de secetă 
înainte de întâlnirea lui Ilie cu Ahab. Dumnezeu a avut nevoie de 
această perioadă pentru a întări credinţa marelui profet şi a crea 
o stare de criză majoră în Israel.

Profetul Ilie şi o sentinţă seacă 

La o analiză amănunţită, vom observa că cele spuse de Ilie 
sunt de-a dreptul surprinzătoare, iar îndrăzneala şi pretenţiile lui 
sunt nemaiîntâlnite. Samuel crescuse de mic la Cortul Întâlnirii 
alături de Eli, şi poporul avusese timp să se obişnuiască cu ideea 
că el era un profet al Domnului.  

Spre deosebire de Samuel, Ilie apare meteoric, şocând 
deopotrivă un împărat şi o naţiune. Vorbele lui sunt ca un trăsnet 
venit din senin, ca o sentinţă pronunţată fără desfăşurarea unui 
proces, ca un verdict indiscutabil şi irevocabil venit de la Tribuna-
lul ceresc.  Care era mesajul transmis prin aceste cuvinte?

 (a) În primul rând, declaraţia lui Ilie este un atac direct împo-
triva credinţei că Baal este viu şi că el poate hotărî venirea ploii pe 
pământ.  Ilie aduce o declaraţie de război împotriva lui Baal de la 
singurul Dumnezeu viu şi adevărat, Creatorul şi Stăpânul tuturor 
lucrurilor, pe care evreii avuseseră privilegiul să-L cunoască de-a 
lungul istoriei lor („Viu este Domnul, Dumnezeul lui Israel!“).  

Ilie îi aduce lui Ahab o veste proastă pentru poziţia lui: Du-
mnezeu n-a murit! Oricât s-ar strădui împăratul şi nevastă-sa 
Izabela să-L ştie mort, Dumnezeu este viu şi se încăpăţânează să 
fie Dumnezeul lui Israel!

(b) În al doilea rând, Ilie se proclamă „un om al lui Dumne-
zeu“, un „slujitor“ cu un destin şi cu o lucrare specială („al cărui 
slujitor sunt“). 

(c) În al treilea rând, Ilie anunţă că răbdarea lui Dumnezeu 
ajunsese la capăt. Venise timpul intervenţiei dumnezeieşti, al pe-
depsei care duce la pocăinţă, al harului care se grăbeşte să salveze 
ceea ce mai poate şi trebuie salvat („în anii aceştia nu va fi nici 
rouă, nici ploaie“).



105

(d) În al patrulea rând, Ilie anunţă că reprezentantul lui Dum-
nezeu cu care se va putea rezolva criza şi se va putea suspenda 
pedeapsa este …el însuşi („decât după cuvântul meu“). 

Observaţi? Ilie nu spune „după cuvântul Domnului“, ci „după 
cuvântul meu“! Este aceasta o obrăznicie? Nicidecum! Avem de-a 
face cu un om chemat de Dumnezeu şi care s-a pus pe de-a-ntre-
gul la dispoziţia Lui. 

Cele şase luni de secetă declanşate de rugăciunile lui l-au 
convins pe Ilie că „mare putere are rugăciunea fierbinte a celui 
neprihănit“ (Iac. 5.16). El depăşise deja limitele naturalului şi ac-
tiva în supranaturalul ascultării de Dumnezeul cel Atotputernic. 
El acceptase să fie doar „un glas venit din pustie“ care vesteşte 
cuvintele lui Iehova.

Textul biblic nu ne spune care a fost reacţia lui Ahab. Vorbele 
lui Ilie l-au pus în faţa unei dileme. Provocarea profetului îl obliga 
la o demonstraţie şi la o alegere: Cine este stăpânul ploii? Baal, 
Astarteea sau Dumnezeul lui Ilie şi al lui …Israel? Va putea Baal 
să deschidă cerul pe care l-au închis rugăciunile lui Ilie?

Cele şase luni de secetă erau deja o dovadă că omul acesta nu 
este un smintit, ci un profet din numărul celor folosiţi de Dum-
nezeu în istorie. Cum îi va spune Ahab această veste Izabelei? 
Care va fi reacţia ei? Cum vor scăpa de profetul acesta apărut pe 
neaşteptate?

Ilie, un profet în perfecţionare

O minte pângărită şi afectată de păcat gândeşte foarte rar 
corect şi bine. Ahab şi Izabela vor refuza să creadă în existenţa 
„Dumnezeului celui viu al lui Israel“, preferând să admită că 
Ilie are puteri neobişnuite şi că, dacă vor scăpa de el, aşa cum 
au scăpat de ceilalţi profeţi ai Domnului, vor reuşi să scape şi de 
secetă. Aceasta este situaţia subînţeleasă de porunca pe care i-o 
dă Dumnezeu lui Ilie:

„Şi cuvântul Domnului a vorbit lui Ilie, cu aceste 
vorbe: «Pleacă de aici, îndreaptă-te spre răsărit, şi 
ascunde-te lângă pârâul Cherit, care este în faţa Ior-
danului“ (1 Regi 17.2-3a).



106

Dumnezeu ştia că Ilie trebuie să se ascundă, pentru că ştia şi 
ce era în mintea şi inima lui Ahab şi ale Izabelei.

Mai mult, Dumnezeu ştia ce este în mintea şi inima lui Ilie, iar 
profetul avea el însuşi nevoie de alte experienţe în care să se fami-
liarizeze cu atotputernicia divină. Ilie intrase într-o slujbă care îi 
cerea să se califice „la locul de muncă“. Însă, el intrase pe mâini 
bune, şi Făcătorul tuturor lucrurilor avea să-i acorde nişte lecţii 
extraordinare, pregătindu-l astfel pentru lucrări din ce în ce mai 
mari.

A fost uşor să „închidă cerul“ prin rugăciune. Profetul trebuia 
să vadă acum cum îl poate Dumnezeu ajuta să supravieţuiască 
în condiţii precare, prin cele mai improbabile şi paradoxale 
mijloace.

Ilie, proorocul hrănit prin hoţi hrăpăreţi

Primul paradox a fost ca Dumnezeu să-l hrănească prin nişte 
păsări răpitoare, care n-ar împărţi mâncarea cu cineva pentru ni-
mic în lume. Aşa ceva ar fi „împotriva naturii lor“ de …corbi:

„«Vei bea apă din pârâu, şi am poruncit corbilor să 
te hrănească acolo.» 

El a plecat şi a făcut după Cuvântul Domnului. S-a 
dus şi s-a aşezat lângă pârâul Cherit, care este în faţa 
Iordanului. Corbii îi aduceau pâine şi carne dimineaţa, 
şi pâine şi carne seara, şi bea apă din pârâu.“ (1 Regi 
17.4).

Ilie, profetul condus într-o ascunzătoare 
 aparent compromiţătoare

Al doilea paradox a fost că Ilie a fost trimis, împotriva oricărei 
reglementări de sfinţenie profetică, în casa unei femei văduve, şi 
încă în casa unei femei …străine. A fost pus în situaţia unei plecări 
silite şi a unei destinaţii prestabilite:

„Dar după câtăva vreme pârâul a secat, căci nu 
căzuse ploaie în ţară. 



107

Atunci Cuvântul Domnului i-a vorbit astfel: 
«Scoală-te, du-te la Sarepta care ţine de Sidon, şi 
rămâi acolo. Iată că am poruncit acolo unei femei 
văduve să te hrănească.»“ (1 Regi 17.7-9).

Trebuie să remarcăm ironia situaţiei: Domnezeu l-a trimis pe 
Ilie în cetatea de unde venise cu influenţa ei idolatră mortală …
Izabela însăşi. O femeie din Sidon adusese nenorocirea peste Is-
rael, iar acum slujitorul Dumnezeului celui viu este trimis tot la o 
femeie din Sidon să scape de prigoana Izabelei.

„Poate oare ieşi ceva bun din …Sidon?“ (o parafrază la între-
barea lui Natanael, Ioan 1.46) trebuie să se fi întrebat şi Ilie. 
Nepătrunse şi misterioase sunt căile Domnului! (Vezi Rom. 
11.33-35).

În anul 2002, am însoţit corul de fete al Universităţii Azusa 
din Los Angeles într-un turneu prin câteva localităţi din Româ-
nia. Turneul era parte integrantă din programa şcolară a acestei 
universităţi creştine, iar eu fusesem plătit să merg pentru ca fetele 
să nu audă în fiecare seară doar cuvinte politicoase de bun-venit. 
Datoria mea era să leg un şir de predici „pentru fete“, aşa ca şcoala 
să fie sigură că ele învaţă câte ceva în fiecare seară. Bineînţeles că 
românii n-au ştiut că eu nu predic pentru cei din sală, ci pentru 
fetele din cor…

Pe la una din bisericile din Timişoara, gazdele noastre au fost 
surprinse să mă audă predicând despre „agenţii secreţi ai lui 
Dumnezeu“. Am luat textul despre vizita lui Ilie la văduva din 
Sarepta Sidonului şi l-am dramatizat într-o expunere potrivită 
pentru fetele obişnuite cu filmele poliţiste.

„Cine este agentul secret al lui Dumnezeu din această întâm-
plare?“ le-am întrebat eu, după ce mi-am pus bascul uneia dintre 
fete pe cap şi mi-am ridicat misterios gulerul de la haină. „Să 
nu-mi spuneţi că este Ilie, că n-aţi înţeles nimic din text. Agen-
tul secret aflat în slujba lui Dumnezeu la Sidon a fost …femeia 
văduvă! Nimeni, nici măcar ea n-ar fi putut bănui că aşa ceva ar 
fi putut să se întâmple. A fost un secret al lui Dumnezeu! Nime-
ni, nici Ahab, nici Izabela, nici Ilie, nici un om din Israel sau din 
Sidon n-ar fi putut să creadă că preasfântul Dumnezeu l-ar putea 
ascunde pe profetul Ilie în casa acestei văduve!“ 



108

Le-am întrebat: „Credeţi că eu aş putea să mă duc singur 
diseară să dorm în casa unei văduve tinere?“ (de aceea ne spune 
textul că ea avea un copil). Ce-aţi spune despre mine dacă mi-ar 
trece prin cap o astfel de idee?“

„Şi totuşi, ideea aceasta a trecut prin capul lui …Dumnezeu. A 
fost ideea Lui, iar Ilie a trebuit să o accepte şi să o împlinească. 
Însă, trebuia să fie convinsă şi femeia, aşa că Dumnezeu S-a pus 
pe treabă. 

Mai întâi, El a făcut-o să simtă lipsa şi sărăcia. Apoi, Dumne-
zeu a lăsat-o să guste disperarea şi resemnarea morţii. Vi-L puteţi 
închipui pe Dumnezeu să facă aşa ceva? Aşa ne spune textul. Aşa 
a găsit-o Ilie:

„Ilie s-a sculat, şi s-a dus la Sarepta. Când a ajuns 
la poarta cetăţii, acolo era o femeie văduvă care strân-
gea lemne. 

El a chemat-o, şi a zis: «Du-te şi adu-mi, te rog, 
puţină apă într-un vas, ca să beau.» Pe când se ducea 
ea să-i aducă, a chemat-o din nou, şi a zis: «Adu-mi, te 
rog, şi o bucată de pâine în mâna ta.» 

Şi ea a răspuns: «Viu este Domnul, Dumnezeul tău, 
că n-am nimic copt, n-am decât un pumn de făină într-
o oală şi puţin untdelemn într-un ulcior. 

Şi iată, strâng două bucăţi de lemne, apoi mă voi 
întoarce şi voi pregăti ce am pentru mine şi pentru fiul 
meu: vom mânca şi apoi vom muri.“ (1 Regi 17.10-12).

Dumnezeu nu-i alege pe cei calificaţi, ci îi califică pe cei aleşi. 
Ca şi Ilie, văduva din Sarepta a fost aleasă să fie părtaşă la lucra-
rea divină. 

De fapt, există două feluri de lucrări pe care le face Dumne-
zeu: lucrarea prin noi şi lucrarea în noi. Care credeţi că este mai 
importantă? Bineînţeles că „amândouă!“ Dumnezeu nu face iera-
rhie între lucrările Lui şi nu Se implică mai puţin într-una decât în 
cealaltă. Care credeţi că este mai plăcută pentru noi? Răspunsul 
ne va duce înapoi la textul nostru şi la tânăra văduvă din Sarepta 
Sidonului.

Fiecare om ar vrea ca Dumnezeu să lucreze „prin el“. Vrem ca 
Dumnezeu să vorbească prin noi, să facă vindecări prin noi, să 



109

facă semne şi minuni prin noi. Pentru ca aşa ceva să se întâmple, 
suntem gata chiar să plătim şi preţul unor sacrificii, să plecăm 
ca misionari în ţări îndepărtate, să cheltuim bani, să stăm în 
veghe de noapte, în rugăciuni, în post, etc. „Doamne, iată-mă! 
Foloseşte-mă după mărimea puterii Tale nemărginite!“

Însă, Dumnezeu vrea să lucreze şi „în noi“, iar aceasta 
înseamnă să opereze pe viu, fără anestezie. „Vreau să-ţi schimb 
inima, vreau să-ţi schimb felul în care gândeşti“, spune Dumne-
zeu. „O să doară?“ întrebăm noi. „Bineînţeles“, răspunde Domnul. 
„Ai putea să-mi faci o anestezie generală, să mă adormi şi să nu 
mă trezesc până ce faci toate operaţiile acestea?“ insistăm noi. 
„Nu se poate!“, vine hotărât răspunsul. Înainte de a face o minune 
„prin tine“, Eu vreau să fac o minune „în tine“.

Înainte ca s-o folosească pe femeia din Sarepta, Dumnezeu a 
făcut-o să simtă foarte multă durere:

- A trebuit să simtă frângerea inimii unei soţii căreia îi moare 
soţul. 

- A trebuit să simtă durerea unei mame sărace rămasă cu un 
copil căruia nu a putut să-i asigure un minim din cele necesare 
vieţii. 

- A trebuit să simtă leşinurile sărăciei, să treacă prin nopţile 
disperării şi să ajungă în pragul resemnării care a capitulat în faţa 
morţii. 

Dumnezeu a adus-o pe sărmana femeie până la marginea 
mormântului. Şi abia în acele momente critice l-a trimis în casa 
ei pe Ilie!

Am putea spune că supranaturalul a invadat casa acestei fe-
mei. Dumnezeu a dat busna peste ea, după ce o pregătise prin 
suferinţe pe care majoritatea dintre noi nu le vom simţi niciodată. 

Ilie i-a făcut o propunere din care n-avea ce să piardă:

„Nu te teme, întoarce-te şi fă cum ai zis. Numai, 
pregăteşte-mi întâi mie cu untdelemnul şi făina aceea 
o mică turtă, şi adu-mi-o; pe urmă să faci şi pen-
tru tine şi pentru fiul tău. Căci aşa vorbeşte Domnul, 
Dumnezeul lui Israel: «Făina din oală nu va scădea şi 
untdelemnul din ulcior nu se va împuţina, până în ziua 



110

când va da Domnul ploaie pe faţa pământului.»“ (1 
Regi 17.13-14).

Văduva a avut de ales între o moarte imediată şi o vagă 
speranţă de viaţă. Interesant este că propunerea i-a fost făcută de 
un evreu în Numele Dumnezeului lui Israel şi văduva aceasta a …
crezut! Nu-i de mirare că până şi Domnul Isus a dat-o ca exemplu 
pozitiv. Mai repede a crezut o văduvă dintr-o ţară păgână decât 
una dintre binecuvântatele femei din Israel:

„ …vă spun că, pe vremea lui Ilie, când a fost în-
cuiat cerul să nu dea ploaie trei ani şi şase luni, şi când 
a venit o foamete mare peste toată ţara, erau multe 
văduve în Israel; şi totuşi Ilie n-a fost trimis la niciuna 
dintre ele, afară de o văduvă din Sarepta Sidonului.“ 
(Lc. 4.25-26).

Întâmplarea a confirmat atât pentru văduva din Sidon, cât şi 
pentru Ilie că Dumnezeu îl făcuse purtătorul Lui de cuvânt prin-
tre oameni:

„Ea s-a dus, şi a făcut după cuvântul lui Ilie. Şi 
multă veme a avut ce să mănânce, ea şi familia ei, şi 
Ilie. 

Făina din oală n-a scăzut, şi untdelemnul din ulcior 
nu s-a împuţinat, după cuvântul pe care-l rostise 
Domnul prin Ilie.“ (subl. ns.) (1 Regi 17.15-16).

 Ilie, martor la o moarte pentru o înviere!

Un al patrulea lucru pe care l-a făcut Dumnezeu a fost să pro-
voace o moarte pentru a fi urmată de o înviere! Dumnezeu avea 
un plan cu mult mai măreţ cu această văduvă decât să o folosească 
doar ca pe o hangiţă pentru servul Său. Dumnezeu plănuise să o 
mântuiască! Iar pentru aceasta, ea trebuia să mai treacă printr-o 
încercare  şi mai mare. Muşchii cresc prin exersare cu greutăţi din 
ce în ce mai mari. Credinţa creşte prin încercări din ce în ce mai 
mari.



111

„După aceea, fiul femeii, stăpâna casei, s-a 
îmbolnăvit. Şi boala lui a fost atât de cumplită încât 
n-a mai rămas suflare în el. 

Femeia a zis atunci lui Ilie: «Ce am eu a face cu 
tine, omule al lui Dumnezeu? Ai venit la mine doar ca 
să aduci aminte lui Dumnezeu despre nelegiuirea mea, 
şi să-mi omori astfel fiul?» 

El i-a răspuns: «Dă-mi încoace pe fiul tău.» Şi l-a 
luat de la sânul femeii, l-a suit în odaia de sus unde lo-
cuia el, şi l-a culcat pe patul lui. 

Apoi a chemat pe Domnul, şi a zis: «Doamne, Du-
mnezeule, oare atât de mult să mâhneşti Tu chiar pe 
văduva aceasta, la care am fost primit ca oaspete, în-
cât să-i omori fiul?» 

Şi s-a întins de trei ori peste copil, a chemat pe 
Domnul, şi a zis: «Doamne, Dumnezeule, Te rog, fă să 
se întoarcă sufletul copilului în el!» 

Domnul a ascultat glasul lui Ilie, şi sufletul copilului 
s-a întors în el, şi a înviat. Ilie a luat copilul, l-a pogo-
rât jos în casă din odaia de sus, şi l-a dat mamei sale. 

Şi Ilie a zis: «Iată, fiul tău este viu.» Şi femeia a zis 
lui Ilie: «Cunosc acum că eşti un om al lui Dumnezeu, 
şi Cuvântul Domnului în gura ta este adevăr!»“ (1 Regi 
17.17-24).

Analizând cele două afirmaţii ale văduvei, identificăm cele 
două condiţii absolut necesare mântuirii prin puterea lui Dumne-
zeu: pocăinţa şi credinţa (cf. F.A. 20:21). 

„Ai venit la mine doar ca să aduci aminte lui Dumnezeu de 
nelegiuirea mea!“ Această afirmaţie reprezintă pocăinţa aces-
tei femei, recunoaşterea stării sale de vinovăţie înaintea lui 
Dumnezeu.

„Cunosc acum că eşti un om al lui Dumnezeu, şi Cuvân-
tul Domnului în gura ta este adevăr!“ Această a doua afirmaţie 
impresionantă reprezintă treapta credinţei unei persoane care se 
aşază în ascultare de Cuvântul autorităţii depline a lui Dumnezeu.

Prin moartea şi învierea copilului, Dumnezeu a întărit 
convingerea văduvei din Sidon că nu Baal este domnul vieţii, ci 



112

Iehova!  Ascultarea de Dumnezeu duce întotdeauna la confir-
marea şi creşterea credinţei. Aceasta este metoda lui Dumnezeu 
confirmată şi de Domnul Isus în Noul Testament:

„Iudeii se mirau, şi ziceau: «Cum are omul acesta 
învăţătură, căci n-a învăţat niciodată?» 

Isus le-a răspuns: «Învăţătura Mea nu este a Mea, 
ci a Celui ce M-a trimis pe Mine. Dacă vrea cineva să 
facă voia Lui, va ajunge să cunoască dacă învăţătura 
este de la Dumnezeu, sau dacă Eu vorbesc de la 
Mine.»“ (Ioan 7.15-17).

Ce mult mai multe lucrări „prin noi“ ar face Dumnezeu, dacă 
L-am lăsa să facă în paralel şi lucrarea Lui „în noi“! Rodnicia 
noastră depinde de acceptarea totală a voiei lui Dumnezeu în eve-
nimentele vieţii noastre. 

11. Ahab:  cine  îl  nenoroceşte  
pe  Israel?  (1 Regi 18)

Frumuseţea harului divin constă în faptul că Dumnezeu îi 
caută până şi pe cei care nu-L caută pe El şi nu vor să stea de 
vorbă cu El. Capitolul de faţă ne ajută să constatăm că mai toate 
căutările noastre sunt greşite; în loc să-L căutăm pe Dumnezeu, 
Cel care ne-ar putea scăpa din toate crizele noastre, noi căutăm 
adeseori soluţii la crize, neglijându-L cu desăvârşire tocmai pe 
Dumnezeu.

Putem împărţi capitolul în trei secţiuni distincte: 
1 Regi 18.2-6 = Ahab şi Obadia pleacă disperaţi să caute apă.
1 Regi 18.7-18 = Ahab pleacă să-l caute pretutindeni pe …Ilie.
1 Regi 18.19-46 = Ahab este silit să-L caute pe adevăratul 

Dumnezeu.
Să le studiem pe rând:
(i) Capitolul debutează cu o iniţiativă a harului: Dumnezeu îl 

trimite pe Ilie la Ahab cu o veste bună:



113

„Au trecut multe zile, şi Cuvântul Domnului a vorbit 
astfel lui Ilie, în al treilea an: «Du-te, şi înfăţişează-
te înaintea lui Ahab, ca să dau ploaie pe faţa 
pământului.» 

Şi Ilie s-a dus să se înfăţişeze înaintea lui Ahab.“ (1 
Regi 18.1-2a).

Deşi atitudinea poporului şi a împăratului faţă de Dumne-
zeu nu se schimbase în nici un fel, Dumnezeu anunţă încetarea 
pedepsei, anticipând şi anunţând în bogăţia harului Său eveni-
mentele care aveau să urmeze. Vestea venea cum nu se poate mai 
la timp pentru o naţiune care risca să piară din pricina lipsei de 
apă şi pentru un împărat care devenise furios până la culme.

„Era mare foamete în Samaria. Şi Ahab a trimis să 
cheme pe Obadia, mai-marele casei lui. 

(Obadia se temea mult de Domnul. De aceea când 
a nimicit Izabela pe proorocii Domnului, Obadia a 
luat o sută de prooroci, i-a ascuns câte cincizeci într-o 
peşteră, şi i-a hrănit cu pâine şi cu apă.) 

Ahab i-a zis lui Obadia: «Haidem prin ţară pe la 
toate izvoarele de apă şi pe la toate pâraiele; poate că 
vom găsi iarbă ca să păstrăm viaţa cailor şi catârilor, 
şi să n-avem nevoie să omorâm vitele.» 

Şi-au împărţit ţara s-o cutreiere. Ahab a plecat sin-
gur pe un drum, şi Obadia a plecat singur pe un alt 
drum.“ (1 Regi 18.2b-6).

Două lucruri sunt foarte clare în această relatare: Ahab era 
mai preocupat de soarta „cailor şi catârilor“, decât de soarta oa-
menilor, şi Ahab nu se încrede în Dumnezeu pentru protecţia 
poporului sfânt. 

Caii şi catârii erau „animalele de război“ şi preocuparea 
prioritară a împăratului este să nu slăbească din punct de vedere 
militar şi să ajungă o ţintă uşor de cucerit de duşmanii dinafara 
ţării. Oamenii, vacile, caprele şi oile pot să moară pentru Ahab, 
dar caii şi catârii sunt „de interes strategic militar“. 

Ce tristă este soarta celui care se încrede mai mult în cai şi 
măgari decât în Dumnezeul cel Atotputernic! Ce încăpăţânat 
este omul plecat să sfideze Providenţa divină! De câte eforturi şi 



114

suferinţe are parte cel care-L scoate pe Dumnezeu şi ascultarea 
de El din ecuaţia vieţii sale! Căutarea de apă era numai unul din 
ultimele demersuri ale lui Ahab. Până atunci căutase acul în carul 
cu fân, încercând să dea de urma profetului Ilie. Iată un fragment 
din mărturia lui Obadia, un slujbaş de la Curtea regală:

„Pe când era Obadia pe drum, iată că l-a întâlnit 
Ilie. Obadia, cunoscându-l, a căzut cu faţa la pământ, 
şi a zis: «Tu eşti, domnul meu Ilie?» 

El i-a răspuns: «Eu sunt; du-te şi spune stăpânului 
tău: ’Iată că a venit Ilie!‘ Şi Obadia a zis: «Ce păcat am 
săvârşit eu, ca să dai pe robul tău în mâinile lui Ahab, 
ca să mă omoare?

Viu este Domnul, că n-a rămas popor sau 
împărăţie unde să nu fi trimis stăpânul meu să te 
caute; şi când se spunea că nu eşti acolo, punea pe 
împărăţia şi poporul acela să jure că nu te-a găsit.»“ (1 
Regi 18.7-10).

Căutarea lui Ilie de către Ahab a fost serioasă, sistematică, 
furioasă şi …zadarnică. Fiecare nouă incursiune fără succes aţâţa 
şi mai mult furia împăratului. Este clar că regii popoarelor din jur 
se temeau de Ahab şi de furia lui, altfel nu avea el curajul să îi 
pună să jure. Fiecare jurământ era însoţit de ameninţarea unei 
cumplite pedepse. Ahab era furios şi toată lumea se temea de ce-
ar fi putut să facă un om ajuns într-o asemenea stare:

„Şi acum zici: «Du-te, şi spune stăpânului tău: ‘Iată 
că a venit Ilie!’ Şi apoi, când voi pleca de la tine, Duhul 
Domnului te va duce nu ştiu unde. 

Dacă m-aş duce să-i dau de ştire lui Ahab, şi nu 
te-ar găsi, mă va omorî. Şi totuşi robul tău se teme de 
Domnul din tinereţea lui. 

Nu s-a spus oare domnului meu ce am făcut când 
i-a ucis Izabela pe proorocii Domnului? Cum am as-
cuns o sută de prooroci ai Domnului, câte cincizeci 
într-o peşteră, şi i-am hrănit cu pâine şi cu apă? Şi 
acum tu zici: „Du-te şi spune stăpânului tău: ‘Iată că a 
venit Ilie!’ El mă va ucide.»“ (1 Regi 18.11-14).



115

Furia lui Ahab ameninţa nu numai viaţa lui Ilie, ci şi viaţa tutu-
ror celorlalţi profeţi ai Domnului. Obadia reuşise să-i ascundă pe 
unii, riscându-şi prin aceasta viaţa. Răspunsul dat lui Ilie de către 
Obadia arată că acest om socotea că riscase destul, credincioşia 
lui faţă de Iehova nu era fără limite, iar viaţa lui îi era acum mai 
scumpă decât ascultarea de cuvintele lui Ilie. 

Omul acesta redă portretul-robot al slujitorilor de la Cur-
te, compromişi, dar nu de tot; credincioşi, dar nu chiar până la 
capăt. Obadia este tipul omului cu inima împărţită în vremuri de 
persecuţie religioasă. El încearcă să slujească la doi stăpâni. Voca-
bularul lui îl dă de gol. În versetul 7, Obadia îl numeşte pe Ilie 
„domnul meu“, dar în versetul următor Ilie îi atrage atenţia că 
Ahab este „stăpânul“ său.  Obadia încerca să slujească Domnului 
„în ascuns“, în timp ce „pe faţă“ îi slujea lui Ahab. Un astfel de 
om trăieşte într-o continuă nesiguranţă. Îndoindu-se de el însuşi, 
Obadia aproape că ajunge să nu mai aibă încredere nici în Ilie, 
omul lui Dumnezeu. El nu face ceea ce-i cere Ilie decât după ce 
primeşte asigurări suplimentare:

„Dar Ilie a zis: «Viu este Domnul oştirilor, al cărui 
slujitor sunt, că astăzi mă voi înfăţişa înaintea lui 
Ahab!»“ (1 Regi 18.15).

Cea de a doua secţiune se încheie cu o scenă de paroxism ner-
vos, după cum cea de a treia secţiune se va încheia cu o scenă de 
paroxism religios.

Întâlnirea dintre Ilie şi Ahab este ca înfruntarea a doi cocoşi. 
Niciunul nu vrea să se dea înapoi, niciunul nu vrea să cedeze. Ilie 
se sprijinea pe puterea lui Dumnezeu, Ahab, pe puterea şi auto-
ritatea regală. Acuzaţia pe care şi-o aruncă unul asupra celuilalt 
este, nici mai puţin, nici mai mult decât „trădare“. Unul dintre 
ei era vinovat de nenorocirea poporului ca urmare a secetei care 
venise peste Israel:

„Obadia, ducându-se înaintea lui Ahab, l-a 
înştiinţat despre lucrul acesta. Şi Ahab s-a dus înaintea 
lui Ilie. 

Abia l-a zărit Ahab pe Ilie, şi i-a zis: «Tu eşti acela 
care nenoroceşti pe Israel?» Ilie a răspuns: «Nu eu ne-
norocesc pe Israel; ci tu, şi casa tatălui tău, fiindcă aţi 



116

părăsit poruncile Domnului şi te-ai dus după Baali.»“ 
(1 Regi 18.16-18).

Este clar că niciunul nu avea vreo şansă să-l convingă pe 
celălalt că are dreptate. Singura ieşire din impas era o intervenţie 
divină care să arate tuturor cine este cel vinovat de nenorocirea 
care venise peste ţară. Aceasta este exact ceea ce a propus Ilie:

„Strânge acum pe tot Israelul la mine, la muntele 
Carmel, pe cei patru sute cincizeci de prooroci ai lui 
Baal, şi pe cei patru sute de prooroci ai Astarteii, care 
mănâncă la masa Izabelei.» 

Ahab a trimis soli la toţi copiii lui Israel, şi a strâns 
pe prooroci la muntele Carmel. Atunci Ilie s-a apropiat 
de tot poporul, şi a zis: 

«Până când vreţi să şchiopătaţi de amândouă pi-
cioarele? Dacă Domnul este Dumnezeu, mergeţi după 
El; iar dacă este Baal, mergeţi după Baal!» Poporul nu 
i-a răspuns nimic.“ (1 Regi 18.19-21).

Carmel este un promotoriu muntos aflat la graniţa dintre 
ţinutul lui Israel şi ţinutul fenicienilor (filistenilor). Înălţimea 
respectivă era considerată ca fiind locuinţa lui Baal. Culmea 
muntoasă era deseori acoperită de nori de furtună veniţi dinspre 
mare, iar ploile împingeau apele spre văile mănoase de la poalele 
muntelui. Numele „Carmel“ înseamnă „ţinutul grădinii“ şi regiu-
nea era faimoasă pentru fertilitatea agricolă deosebită.

Ceea ce vă oferim aici este un studiu, nu o culegere de predici. 
Dacă ar fi vorba despre o predică, aş remarca din acest pasaj că: 

(1) Majoritatea n-a fost niciodată dovada că cineva are drep-
tate. Ilie era …singur, dar singur cu Dumnezeu! 

(2) Un om al lui Dumnezeu este un om al harului. 
Ilie nu-l atacă în mod direct pe Ahab, ci îi acordă până la 

sfârşit şansa unuia care ...a fost indus în eroare de către alţii. 
Observaţi că Ilie spune despre „proorocii lui Baal“ că ei „mănâncă 
la masa Izabelei“, nu „la masa lui Ahab“, măcar că aceasta era, în 
fond, realitatea. 

(3) Dragostea adevărată confruntă, nu cocoloşeşte. 



117

Cuvintele lui Ilie pentru poporul Domnului sunt cumpătate, 
dar aspre. El îi compătimeşte pentru viaţa chinuită pe care o duc 
şi le oferă calea ieşirii din compromisuri. La fel ca seceta, eveni-
mentul propus de Ilie nu are ca scop „nenorocirea lui Israel“, ci 
reaşezarea poporului într-o poziţie în care Dumnezeu să-l poată 
binecuvânta, pentru că Dumnezeu nu ne poate binecuvânta ori-
când, oriunde şi oricum, indiferent de starea în care ne aflăm noi. 
Confruntarea este neapărat necesară pentru că de îndreptare de-
pinde fericirea noastră.

(4) Tăcerea este uneori cel mai mare semn de acuzare. 
Ce tristă şi tragică este constatarea din finalul versetului 21: 

„Poporul nu i-a răspuns nimic“. Nu întotdeauna „tăcerea este de 
aur“. Uneori este numai …galbenă. Iar lipsa de reacţie a celor din 
Israel era un foarte pronunţat semn de boală sufletească. Să le 
fi fost oare teamă de Ahab? Să le fi fost oare teamă de Izabela? 
Oare nu s-ar fi cuvenit să se teamă cu mult mai mult de …Iehova? 
Hotărât lucru „frica de oameni este o cursă, dar cel ce se încre-
de în Domnul n-are dece să se teamă“ (Prov. 29.25). Ce imagine 
stranie! Oamenii tac în faţa celui ce putea închide sau deschide 
cerul şi să le dea mult dorita ploaie. 

Dar de ce să ne mai mirăm? Oare nu tac astăzi milioane de oa-
meni în faţa Celui care le dă viaţă şi face să cadă ploaia şi peste cei 
buni şi peste cei răi?

Cea de a treia secţiune este scena înfruntării de pe Carmel. 
Ea se petrece pe pământ, dar adevăraţii adversari sunt în sfe-
rele cereşti. Pe munte se confruntă Ilie, omul lui Dumnezeu, şi 
mulţimea de profeţi ai lui Baal. Însă, concursul se desfăşoară în-
tre Baal, zeul cerului, despre care se spunea că poate aduce ploaia, 
şi Iehova, Domnul cerului şi al pământului. 

Este interesant de remarcat faptul că înfruntarea nu are loc în-
tre preoţii celor două religii, ci între profeţii lor. Ca unul care ştia 
deja rezultatul, Ilie este politicos şi regizează întreaga scenă pen-
tru a scoate mai întâi în relief neputinţa lui Baal şi tragica soartă a 
celor care îl slujesc.  Vă rog să remarcaţi că, pe toată desfăşurarea 
evenimentului, Ilie negociază de pe o poziţie de autoritate, şi ni-
meni nu îndrăzneşte să-l înfrunte sau să-i sugereze să procedeze 
altfel:



118

„Şi Ilie a zis poporului: «Eu singur am rămas din 
proorocii Domnului, pe când prooroci ai lui Baal sunt 
patru sute cincizeci. 

Să ni se dea doi junci. Ei să-şi aleagă un junc, pe 
care să-l taie în bucăţi, şi să-l pună pe lemne, fără să 
pună foc. Şi eu voi pregăti celalt junc, şi-l voi pune pe 
lemne fără să pun foc. 

Apoi voi să chemaţi numele dumnezeului vostru; şi 
eu voi chema Numele Domnului. Dumnezeul care va 
răspunde prin foc, acela să fie adevăratul Dumnezeu. 

Şi tot poporul a răspuns, şi a zis: «Bine!» Ilie a zis 
proorocilor lui Baal: «Alegeţi-vă un junc din cei doi, 
pregătiţi-l voi întâi, căci sunteţi mai mulţi, şi chemaţi 
numele dumnezeului vostru; dar să nu puneţi foc.»

Ei au luat juncul pe care li l-au dat, şi l-au pregătit. 
Şi au chemat numele lui Baal, de dimineaţă până la 
amiază, zicând: «Baale, auzi-ne!» Dar nu s-a auzit nici 
glas, nici răspuns. Şi săreau împrejurul altarului pe 
care-l făcuseră.“ (1 Regi 18.22-26).

Râvna şi credinţa, oricât de mari ar fi ele, nu pot avea răspuns 
atunci când sunt îndreptate în mod greşit către o divinitate care 
…nu există. Cuvintele lui Ilie, rostite cu această ocazie, par aspre 
şi lipsite de politeţe. În vremea aceea, chiar dacă nu îmbrăţişai 
credinţa cuiva, te fereai să i-o ironizezi. Lumea era „politeistă“ şi 
lăsa loc pentru credinţele fiecăruia. Ilie, din râvnă pentru Domnul 
şi pentru Israel, iese din tiparele obişnuite şi rosteşte provocări 
tăioase:

„La amiază, Ilie şi-a bătut joc de ei, şi a zis: 
«Strigaţi tare, fiindcă este dumnezeu; se gândeşte la 
ceva, sau are treabă, sau este în călătorie, sau poate că 
doarme, şi se va trezi.»“ (1 Regi 18.27).

Răspunsul proorocilor lui Baal a fost o intensificare a 
incantaţiilor lor, dar toată larma pe care au făcut-o ei n-a reuşit 
să-l convingă nici pe Baal şi nici pe cei ce se aflau pe munte:

„Ei au strigat tare, şi, după obiceiul lor, şi-au făcut 
tăieturi cu săbiile şi cu suliţele, până ce a curs sânge 
pe ei. Când a trecut amiaza, au aiurat, până în clipa 



119

când se aducea jertfa de seară. Dar nu s-a auzit nici 
glas, nici răspuns, nici semn de luare aminte.“ (1 Regi 
18.28-29).

Eşecul lor lamentabil i-a creat lui Ilie circumstanţa prielnică 
pentru demonstraţia unei credinţe vii ancorată într-un Dumne-
zeu autentic, viu şi care Îşi ţine promisiunile:

„Ilie a zis atunci întregului popor: «Apropiaţi-vă 
de mine!» Tot poporul s-a apropiat de el. Şi Ilie a dres 
altarul Domnului care fusese sfărâmat. 

A luat douăsprezece pietre, după numărul 
seminţiilor fiilor lui Iacov, căruia Domnul îi zisese: 
«Israel îţi va fi numele», şi a zidit cu pietrele acestea 
un altar în Numele Domnului. 

A făcut împrejurul altarului un şanţ, în care 
încăpeau două măsuri de sămânţă. A aşezat apoi lem-
nele, a tăiat juncul în bucăţi, şi l-a pus pe lemne. Apoi a 
zis: «Umpleţi patru vedre cu apă, şi vărsaţi-le pe arde-
rea-de-tot şi pe lemne.» 

Şi au făcut aşa. Apoi a zis: «Mai faceţi lucrul aces-
ta odată.» Şi l-au făcut încă odată. Apoi a zis: «Mai 
faceţi-l şi a treia oară.» 

Şi l-au făcut şi a treia oară. Apa curgea în ju-
rul altarului, şi au umplut cu apă şi şanţul.“ (1 Regi 
18.30-35).

Deşi Israelul experimenta realitatea tristă a divizării 
împărăţiei în Regatul de Nord şi Regatul de Sud, Ilie procedează 
profetic, arătând tuturor cum îşi vede Dumnezeu poporul. Ase-
menea lui Moise la altarul de la Sinai (Exod 24.4) şi întocmai ca 
Iosua la Ghilgal (Ios. 4.3), Ilie ia douăsprezece pietre şi zideşte 
cu ele „altarul naţiunii“.  Douăsprezece pietre, deci câte o piatră 
pentru fiecare dintre cele douăsprezece seminţii ale lui Israel. 
Probabil că şi numărul de douăsprezece vedre (de trei ori câte pa-
tru) este legat de aceeaşi semnificaţie.

Rugăciunea rostită de Ilie cu această ocazie merită o privire 
mai atentă:



120

„În clipa când se aducea jertfa de seară, proorocul 
Ilie s-a apropiat şi a zis: «Doamne, Dumnezeul lui 
Avraam, Isaac şi Israel! 

Fă să se ştie astăzi că Tu eşti Dumnezeu în Israel, 
că eu sunt slujitorul Tău, şi că toate aceste lucruri le-
am făcut după porunca Ta. 

Ascultă-mă, Doamne, ascultă-mă, pentruca 
să cunoască poporul acesta că Tu, Doamne, eşti 
adevăratul Dumnezeu, şi să le întorci astfel inima spre 
bine!“ (1 Regi 18.36-37).

Ilie se roagă: (1) după rânduiala stabilită de Iehova, (2) făcând 
apel la alegerea suverană făcută de Dumnezeu prin patriarhi, (3) 
cerând să-i fie validată misiunea, iar Ahab şi poporul să înţeleagă 
că el n-a „nenorocit pe Israel“, ci că a fost doar un instrument ne-
vinovat al pedepsei trimise din cer, (4) şi pentru ca Dumnezeu să 
le mişte inimile pentru ca scopul acestei pedepse să fie atins prin 
pocăinţa şi întoarcerea poporului la adevăratul lor Dumnezeu. 
Pogorârea focului din cer mai fusese odată actul supranatural 
prin care Dumnezeu validase alegerea şi activitatea lui Aaron şi a 
casei lui ca preoţi ai Domnului (Lev. 9).

„Atunci a căzut foc de la Domnul, şi a mistuit arde-
rea-de-tot, lemnele, pietrele şi pământul, şi a supt şi 
apa care era în şanţ. 

Când a văzut tot poporul lucrul acesta, au căzut cu 
faţa la pământ, şi au zis: «Domnul este adevăratul Du-
mnezeu! Domnul este adevăratul Dumnezeu!»“ (1 Regi 
18.38-39).

A fost momentul apoteotic al lui Ilie. Omul acesta se născuse 
cu un destin special, fiind predestinat pentru această clipă. Pentru 
cei ce cunosc subtilităţile limbii originale, textul prezintă un ex-
traordinar joc de cuvinte. În evreieşte, ,,Domnul este adevăratul 
Dumnezeu!“ se spune „Eli-Iahu“, iar acesta este într-adevăr 
numele lui …Ilie! Părinţii lui l-au numit, fără să ştie de ce, „Ilie“ 
– Eliahu“. Sau poate că naşterea lui s-a produs într-o familie care 
gemea din greu din pricina idolatriei generale care fusese impusă 
de Izabela şi l-au numit astfel cu o speranţă propagandistică. Ori 



121

de câte ori îl strigau pe copilul lor, oamenii aveau ocazia să li se 
mai amintească odată: ,,Domnul este adevăratul Dumnezeu!“

Imaginaţi-vă ce scenă i-a fost dat lui Ilie să trăiască: un munte 
întreg, ca un stadion uriaş, scanda de răsunau tăriile …numele 
lui! Ce răsplată dumnezeiască! Ce om deosebit! Ce plan măreţ şi 
ce slujire exemplară! Putem spune, pe bună dreptate, că acest om 
s-a făcut una cu mesajul care i-a fost încredinţat de Dumnezeu şi 
a trăit cu un singur scop: să-şi împlinească cu scumpătate meni-
rea. Nu este de mirare că biruinţa de pe Carmel s-a transformat 
într-o râvnă dezlănţuită violent:

„«Puneţi mâna pe proorocii lui Baal», le-a zis Ilie: 
«niciunul să nu scape!» Şi au pus mâna pe ei. Ilie i-a 
pogorât la pârâul Chison şi i-a înjunghiat acolo.“ (1 
Regi 18.40).

Înzestrat cu o putere supraomenească, Ilie s-a dus la Ahab, 
l-a absolvit parcă de toată vinovăţia idolatră de până atunci şi i-a 
spus că a venit vremea bucuriei. Într-adevăr, Dumnezeu dorea să 
deschidă cerul şi să-Şi reverse binecuvântarea:

„Apoi Ilie i-a zis lui Ahab: «Suie-te de mănâncă 
şi bea; căci se aude vuiet de ploaie.» Ahab s-a suit să 
mănânce şi să bea.“ (1 Regi 18.41-42a).

Spre surprinderea extaziatului Ilie, luat parcă de un vârtej al 
râvnei necontrolate, Dumnezeu nu S-a mişcat aşa de repede cum 
se aştepta Ilie. A fost de parcă Dumnezeu ar fi vrut să-i spună 
bunului Său slujitor: „Ilie, ia-o mai uşor …Linişteşte-te puţin. Nu 
tu faci lucrarea aceasta, ci Eu o fac. Şi o fac …când vreau Eu, nu 
după valul tău de pripeală“. 

Proorocul care a devenit vedeta întâmplării, adulat de popor, 
a trebuit să trăiască umilirea celui care stăruieşte parcă zadarnic 
şi …aşteaptă neputincios. Atât profetul Ilie cât şi poporul aveau 
nevoie să-L aştepte pe …Iehova:

„Dar Ilie s-a suit pe vârful Carmelului, şi plecându-
se la pământ, s-a aşezat cu faţa între genunchi, şi a zis 
slujitorului său: «Suie-te şi uită-te înspre mare.»

Slujitorul s-a suit, s-a uitat, şi a zis: «Nu este ni-
mic!» Ilie a zis de şapte ori: «Du-te iarăşi.» A şaptea 



122

oară, slujitorul a zis: «Iată că se ridică un mic nor din 
mare, ca o palmă de om.»“ (1 Regi 18.42b-44a).

Atât a fost de ajuns. După trei ani şi jumătate, zăgazurile ceru-
lui aveau să se deschidă, iar ploaia, parcă acumulată în tot acest 
timp, avea să se reverse în torente peste Israel:

„Ilie a zis: «Suie-te, şi spune-i lui Ahab: ‘Înhamă, şi 
pogoară-te, ca să nu te oprească ploaia.’» Peste câteva 
clipe, cerul s-a înnegrit de nori, a început vântul, şi a 
venit o ploaie mare. 

Ahab s-a suit în car, şi a plecat la Izreel. Şi mâna 
Domnului a venit peste Ilie, care şi-a încins mijlocul, şi 
a alergat înaintea lui Ahab până la intrarea în Izreel.“ 
(1 Regi 18.44b-46).

Ultima demonstraţie de putere a fost necesară pentru ca Ahab 
să înţeleagă faptul că un om al lui Dumnezeu poate fi mai tare şi 
mai eficient decât un car regal de luptă. A fost, probabil, metafora 
din care s-a născut o poreclă pentru Ilie, „armata alcătuită din-
tr-un singur om“, rostită de Elisei, slujitorul său, când l-a văzut 
înălţându-se la cer:

„Pe când mergeau ei vorbind, iată că un car de foc 
şi nişte cai de foc i-au despărţit pe unul de altul, şi Ilie 
s-a înălţat la cer într-un vârtej de vânt. 

Elisei se uita şi striga: «Părinte! Părinte! Carul lui 
Israel şi călărimea lui!»“ (2 Regi 2.11-12a).

12. Ilie:  cum  se  tratează o  „depresie“?  (1 Regi 19)

Motto: Vreau să mor, dar nu de mâna Izabelei!
Cine lucrează cu muşchii face febră musculară. Cine lucrează 

cu sufletul face …depresie.  Această afirmaţie este foarte 
adevărată. Vă propun un studiu asupra capitolului 19 din 1 Regi 
ca să vedem un om intrat într-o stare depresivă (Ilie) şi tratamen-
tul pe care i l-a aplicat Dumnezeu.

Depresia lui Ilie a survenit după extraordinarul efort de 
pe muntele Carmel. Tensiunea sufletească a atins acolo cote 



123

maxime. Credinţa şi acţiunile unui singur om (Ilie) au determinat 
schimbarea convingerilor unui întreg popor şi l-au întors la Dum-
nezeu. Profetul Ilie şi-a trăit momentul apoteotic al destinului pe 
Carmel, când toată suflarea care a asistat la coborârea focului din 
cer şi la mistuirea altarului cu tot ce era pe el şi împrejurul lui a 
izbucnit în strigătul: „Domnul este adevăratul Dumnezeu!“ 

După cum am mai spus, în ebraica vremii, oamenii aceeia stri-
gau: „Eli-Iahu, Eli-Iahu!“, iar Eliiahu era chiar …numele lui Ilie! 
Extraordinara încleştare spirituală l-a făcut pe Ilie să experimen-
teze puteri supra-umane:

„  …mâna Domnului a venit peste Ilie, care şi-a 
încins mijlocul, şi a alergat înaintea lui Ahab până la 
intrarea în Izreel.“ (1 Regi 18.46).

O asemenea ispravă trebuie să fi implicat o uriaşă descărcare 
de …adrenalină. Ilie a fugit mai tare decât caii înhămaţi la carul 
regal! O fugă de felul acesta este urmată apoi simetric şi semni-
ficativ de o alta: fuga de Izabela. Deşi cronicarul nu ne spune, 
reacţia lui Ahab în faţa celor petrecute pe Carmel nu a fost la fel 
de entuziastă ca a poporului. Cel puţin aşa reiese din relatarea 
textului biblic:

„Ahab a spus Izabelei tot ce făcuse Ilie, şi cum uci-
sese cu sabia pe toţi proorocii.  Izabela a trimis un sol 
la Ilie, să-i spună: 

«Să mă pedepsească zeii cu toată asprimea lor, 
dacă mâine, la ceasul acesta, nu voi face cu viaţa ta ce 
ai făcut tu cu viaţa fiecăruia din ei!» 

Ilie, când a văzut lucrul acesta, s-a sculat şi a ple-
cat, ca să-şi scape viaţa. A ajuns la Beer-Şeba, care 
ţine de Iuda, şi şi-a lăsat slujitorul acolo.“ (1 Regi 
19.1-3).

A. Simptomatica depresiei proorocului Ilie 
Este clar că aprofundând cazul acestui om al lui Dumnezeu, 

noi Oricine se apleacă să studieze acest pasaj istoric îți dă foarte 
repede seama că are în față simptomatologia unei despresii, un 
fenomen foarte răspândit, nu numai în vremea de atunci, ci şi în 
zilele noastre:



124

 Ilie începe să gândească ne-logic

Cel care era purtătorul de cuvânt al Dumnezeului celui Atot-
puternic n-ar fi trebuit să se teamă de cuvântul unei femei 
păgâne, fie ea chiar şi regina poporului Israel!. Gândirea lui Ilie 
face derapaje periculoase. Altădată, ameninţarea Izabelei nu l-ar 
fi dat peste cap pe Ilie. Experienţele lui supranaturale din timpul 
celor trei ani în care Dumnezeu îl ascunsese şi îl păstrase în viaţă 
ar fi trebuit să facă din el un om puternic. Însă, ameninţarea Iza-
belei nu este decât „paiul“ care rupe spinarea cămilei, şi aşa prea 
încărcată cu solicitările extraordinare trăite în ajun.

Depresia ne împiedică să gândim corect. Organul cu care 
gândim este el însuşi afectat de maladie! În zadar te ţii ca orbul 
de bâtă de indicaţiile busolei, când busola însăşi este defectă şi-
ţi arată aiurea. Primul lucru pe care trebuie să-l înţelegi când ai 
căzut într-o depresie este că nu trebuie să ai încredere în propriile 
tale gânduri. Din nefericire, foarte puţini oameni ajunşi în această 
stare îşi dau seama de această realitate.

(b) Ilie caută singurătatea

Depresivul caută însingurarea. Textul ne spune că, într-un 
mod ilogic şi spre paguba sa, Ilie a ales să se despartă de singu-
rul om care-l însoţea pretutindeni şi care avea menirea să-l …
slujească! Persoana care suferă de depresie se retrage ca un 
melc în propria cochilie, singur cu gândurile minţii lui defecte, 
victimă a propriilor perspective pesimiste puternic deformate de 
afecţiunea care l-a cuprins. Respectivul preferă să se separe chiar 
şi de persoanele care l-ar putea ajuta cel mai mult: părinţi, prie-
teni şi chiar partenerul de viaţă.

 Ilie cochetează cu gândul morţii

„El s-a dus în pustie unde, după un drum de o zi, a 
şezut sub un ienuper, şi dorea să moară, zicând: «Des-
tul! Acum, Doamne, ia-mi sufletul, căci nu sunt mai 
bun decât părinţii mei.»“ (1 Regi 19.4).



125

Un om căzut în depresie este un om cu gândirea neclară, sau 
chiar dublă, şi, nu de puţine ori, contradictorie. El tace când ar fi 
trebuit să vorbească, apoi regretă sau vorbeşte când ar fi trebuit 
să tacă şi, în cele din urmă, regretă şi mai mult. El îşi imaginează 
că vrea un anumit lucru fără să-l dorească realmente, şi crede 
adesea că doreşte ceea ce nu vrea de fapt să şi obţină. El spune 
ceva cu convingere, deşi în realitate se îndoieşte foarte tare de 
ceea ce afirmă. 

Dacă Ilie ar fi vrut cu adevărat să moară, el nu trebuia să facă 
o deplasare atât de mare şi de anevoioasă. Izabela i-ar fi împlinit 
dorinţa pe loc şi fără nici o ezitare!

Atunci de ce fuge Ilie? Pentru că este ca o găină beată, 
neînţeles de nimeni şi neînţelegând el însuşi ceea ce i se întâmplă. 
Chestia asta cu „Destul! Acum, Doamne, ia-mi sufletul, căci nu 
sunt mai bun decât părinţii mei!“ este o obrăznicie strigătoare la 
cer şi o bâiguială fără noimă. 

De când poate creatura să-I indice Creatorului momentul în 
care este „destul!“? Cum îşi permite vasul să-i spună Olarului: „Ia 
mâna de pe mine, căci nu-mi place cum m-ai făcut!“ Cine l-a pus 
pe Ilie să se compare, păgubos şi păgubit, cu alţii?

Cititorule, dă-mi voie să-ţi spun, în calitate de „Preşedinte al 
Clubului Depresivilor“, că dacă un om de talia lui Ilie, un ase-
menea gigant al credinţei, care a închis cerul şi l-a deschis la 
cuvântul lui, a suferit de depresie, n-ai voie să-ţi fie ruşine când 
cazi într-o depresie. Eşti într-o companie selectă! 

Alături de Ilie, Biblia ni-i prezintă şi pe alţi giganţi ai umblării 
cu Dumnezeu trecând prin valea întunecoasă a tenebrelor. 

- Biblia ne spune că marele Moise a cerut lui Dumnezeu să 
nu-l mai chinuie cu viaţa de slujire, ci să-l omoare (Num. 11.15). 

- Iov, omul cu care S-a lăudat Dumnezeu în faţa Satanei, omul 
ne-pereche între cei vii, a spus şi el vorbe nesocotite şi şi-a bleste-
mat chiar şi ziua în care s-a născut (Iov 3.3-12, 20-21). 

- Marele, singularul şi singuratecul profet al lacrimilor, Iere-
mia şi-a blestemat viaţa şi clipa în care a văzut lumina zilei (Ier. 
20.15). 

- Iona, porumbelul trimis cu vestea mântuitoare la Ninive, a 
gustat şi el din zaţul amar al depresiei după călătoria lui cale de 



126

trei zile în interiorul cetăţii, ajungând atât de penibil încât să se 
mânie pe Dumnezeu şi să-şi dorească moartea (Iona 4:3).

Un fapt interesant şi cu totul remarcabil este că Dumne-
zeu nu S-a mâniat pe oamenii aceştia! Cuvintele lor nu I-au 
stârnit furia şi clătinările lor nu L-au făcut să renunţe la ei. Cu 
adevărat, „El ştie din ce suntem făcuţi! Ştie că suntem …ţărână“ 
(Ps. 103.14). Dumnezeu nu ne-a făcut să existăm în condiţiile 
„căderii“ pe care o experimentăm astăzi. Omul a fost făcut pentru 
a trăi în desăvârşirea Raiului, şi nu pentru a cunoaşte încleştarea 
supratensionată din războiul spiritual actual. Dumnezeu ne-a 
creat pentru uniformitatea liniştitoare a sfinţeniei, şi nicidecum 
pentru dualitatea conflictuală dintre omul dinăuntru, căruia îi 
place Legea lui Dumnezeu şi firea pământească ce ne trage ire-
mediabil şi inevitabil spre păcat. Alegerea noastră nesăbuită din 
Eden a complicat planurile lui Dumnezeu şi ne-a prăbuşit într-
o lume a conflictelor, a suferinţei, a despărţirilor, a insucceselor, 
a diagnosticelor fatale şi a morţii. N-am fost făcuţi să fim ţinta 
atacurilor demonice şi nici să ne purtăm idealurile în nişte peri-
sabile vase de lut nemernic. Toate acestea sunt doar consecinţe 
ale neascultărilor noastre de Dumnezeu şi a înstrăinării noastre 
de lumea prezenţei Lui.

Dumnezeu ştie toate acestea şi de aceea …nu Se supără când 
cădem în depresie, când vorbim aiurea, când ne luăm la ceartă cu 
El, când vrem mai bine să murim decât să continuăm o existenţă 
lipsită parcă de orice sens şi semnificaţie. Într-un cuvânt, Dum-
nezeu ne lasă îngăduitor să „ne dăm în petec“, pentru că ştie că 
am ajuns în zdrenţe.

Ca un Părinte desăvârşit şi ca un Medic cum nu se poate mai 
priceput, Dumnezeu tratează depresia lui Ilie după o reţetă pe 
care ar trebui să o înţelegem, să ne-o însuşim şi să o aplicăm şi 
noi la nevoie.

Un om care intră într-o perioadă de oboseală a sistemului ner-
vos, numită îndeobşte „depresie“ este ca un urs care se retrage în 
bârlog pentru a-şi linge rănile. Întunericul însingurării îl lasă sin-
gur cu el însuşi, pradă unui sistem de gândire care şi-a pierdut 
busola, are busola stricată sau rătăceşte în interpretări greşite ale 
realităţilor indicate de ea.



127

Depresia cochetează cu moartea dintr-un paradoxal ins-
tinct adânc de auto-conservare, refuzând să continue exerciţiul 
existenţei ca pe un chin insuportabil şi fără rezultate pozi-
tive. Depresia coboară cortina devalorizării peste toată lumea 
înconjurătoare. Nimic nu mai are preţ, nimic nu mai merită, 
nimic nu mai trezeşte interesul. Profetul Ilie este un caz tipic pe 
care l-am studiat în liniile lui majore.

B. Tratamentul depresiei lui Ilie
Ce face Dumnezeu cu un om intrat în depresie? Cel mai im-

portant lucru pe care trebuie să-l vedem este că El nu Se grăbeşte 
să-l condamne, să-l pedepsească sau să–l abandoneze !!! Depre-
sia ne face asemenea unei mingi din care s-a scos aerul. De aici şi 
numele de „de-presie“, lipsă de presiune, desumflare. Un om cu 
depresie este ca o locomotivă cu abur căreia i s-a stins focul sacru 
necesar pentru producerea aburului care să-i mişte pistoanele su-
fletului. O astfel de stare poate şi TREBUIE, în mod normal, să fie 
temporară. 

În termeni de geografie a reliefului, „depresia este valea din-
tre două şiruri de culmi“ (deluroase sau muntoase), valea pe care 
trebuie să o traverseze cineva pentru a ajunge din nou pe culme. 
Depresia este lipsită de orizont, pesimistă. Ieşirea din ea ne aşază 
iar pe culmile optimiste ale celui ce recapătă privilegiul de a ve-
dea întreaga „panoramă“ a vieţii. Depresia este o lipsă temporară 
de orizont, o prăbuşire într-o regiune adâncă a fiinţei din care avem 
toate şansele să revenim. Ea se datorează suprasolicitărilor unei 
existenţe tensionate şi contorsionate pentru care n-am fost creaţi s-o 
experimentăm, o încercare de retragere dintr-o lume a conflictelor 
sfâşietoare şi sfărâmătoare. 

Preaiubiţii lui Dumnezeu din toate secolele au suferit de 
depresie! Psalmii lui David sunt spovedaniile unui depresiv. Lec-
turarea lor, cât şi analiza acestui episod din viaţa profetului Ilie 
sunt elementele unei necesare cure de sănătate.

 Dumnezeu i-a recomandat lui Ilie odihnă şi mâncare

Oboseala se tratează cu odihnă, iar suprasolicitarea tre-
buie să fie urmată de o suspendare a activităţilor epuizante 



128

(în multe cazuri, odihna activă poate fi conjugată cu odihna 
pasivă!). Instinctiv, Ilie s-a prăbuşit singur într-un tratament de 
„somnoterapie“:

 „S-a culcat şi a adormit subt un ienuper. Şi iată, l-a 
atins un înger şi i-a zis: «Scoală-te şi mănâncă!» 

El s-a uitat, şi la căpătâiul lui era o turtă coaptă pe 
nişte pietre încălzite şi un ulcior cu apă. A mâncat şi a 
băut, apoi s-a culcat din nou.“ (1 Regi 19.5-6).

Continuând seria metaforelor folosite pentru înţelegerea stării 
de depresie, putem spune că Ilie a intrat „în hibernare“. Proce-
deul ajută animalelor să traverseze fără consum de energie o 
perioadă lipsită de resurse. Dumnezeu este de acord cu atitudinea 
profetului, şi nu-i întrerupe somnul decât pentru a suplimenta 
recuperarea cu o alimentaţie corespunzătoare.

Obişnuiam să spun, când depresiile mele erau mai dese şi mai 
frecvente, că „mi-au sărit siguranţele“. Depresia este şi o stare de 
auto-protecţie asemănătoare cu circuitele de protecţie prevăzute 
cu siguranţe calibrate în aşa fel ca să „se ardă“ sau „să sară“ 
înainte ca instalaţia să sufere pagube mai importante. Depresia 
produce o încetinire a funcţiilor vitale ameninţate şi tulburate 
de o anumită suprasolicitare. Privită din acest unghi de vedere, 
depresia poate fi în anumite cazuri un mecanism de protecţie al 
organismului uman. Înainte ca să poată reveni la activitatea din 
regim normal, organismul „stinge temporar motoarele“ şi intră 
într-o perioadă în care are nevoie de foarte mult somn.

Somnul este SINGURA stare în care sistemul nervos se poate 
odihni! Râsul este şi el un consum de energie, veselia este şi ea o 
activitate a nervilor. Râsul şi veselia sunt indicate în formele foar-
te uşoare de depresie sau ca activităţi de prevenire a depresiei, 
dar NUMAI SOMNUL este adevăratul tratament pentru nervi. 
Pentru viaţa terestră, noaptea nu este numai „un sfetnic bun“, ci 
şi un doctor indispensabil.

Va veni o vreme când, ne spune Apocalipsa, „noaptea nu va 
mai fi“ (Apoc. 21.25). Probabil că solicitările conflictelor din 
lumea de acum vor dispărea sau poate că omul va avea acces la 
resurse pe care nu le are acum la dispoziţie din cauza statutului 
de fiinţă „decăzută“ din starea originală pentru care a fost creat. 



129

Probabil că în realităţile viitoare nu va trebui să ne acoperim cu 
plapuma întunericului ca să dormim. Până atunci însă, som-
nul este singura detensionare totală din truda şi încordarea care 
ne produc „sudoarea frunţii“ (Gen. 3.17-19). Nu întâmplător, în 
stările depresive, „ne trec toate transpiraţiile“…

Autorul sacru este foarte atent pentru a reda un amănunt 
aparent fără importanţă: Ilie a băut apă dintr-un ulcior aşezat 
intenţionat acolo de cineva, nu dintr-un izvor aflat prin preajmă. 
Cine a pus ulciorul acolo? Acelaşi Medic care a ştiut să aşeze 
turtele pe plita unor pietre încălzite. Profetul Ilie a intrat în trata-
mentul Creatorului său.

Dumnezeu îi recomandă depresivului Ilie întoarcerea la 
lucrurile fundamentale şi restabilirea scalei de valori

„Îngerul Domnului a venit a doua oară, l-a atins, şi 
a zis: «Scoală-te şi mănâncă, fiindcă drumul pe care-l 
ai de făcut este prea lung pentru tine.» 

El s-a sculat, a mâncat şi a băut; şi, cu puterea pe 
care i-a dat-o mâncarea aceasta, a mers patruzeci de 
zile şi patruzeci de nopţi până la muntele lui Dumne-
zeu, Horeb. Şi acolo, Ilie a intrat într-o peşteră, şi a 
rămas în ea peste noapte.“ (1 Regi 19.7-9).

Ilie s-a odihnit şi s-a hrănit, dar asta nu înseamnă că el scăpase 
şi de depresie. Textul ne spune în termeni simbolici că profetul 
era încă „într-o peşteră“ şi „era noapte“.

Oboseala nervoasă se declanşează uneori brusc, dar foarte rar 
dispare dintr-o dată. Vindecarea nervilor şi „rebobinarea“ circui-
telor cere de obicei o perioadă îndelungată. De cele mai multe ori, 
vindecarea depresiei este treptată pe parcursul unor stări oscilan-
te când ni se pare că ba suntem cu capul deasupra apei, ba sunten 
iar gata să ne înecăm sub val. Dacă necazurile sunt ocaziile în care 
ne cunoaştem prietenii adevăraţi, depresia este ocazia de a ne îm-
prieteni iarăşi cu Dumnezeu, ca să avem pace:

„Împrieteneşte-te dar cu Dumnezeu, şi vei avea 
pace; te vei bucura astfel iarăşi de fericire.“ (Iov 22.11).



130

„Eu voi asculta ce zice Dumnezeu, Domnul: căci El 
vorbeşte de pace poporului Său şi iubiţilor Lui, numai, 
ei să nu cadă iarăşi în nebunie.“ (Ps. 85.8). 

 Dumnezeu îl pune pe Ilie să facă un efort fizic susţinut

,,Scoală-te şi mănâncă, fiindcă drumul pe care-l ai 
de făcut este prea lung pentru tine.“ (1 Regi 19.7).

Odihna şi hrana au fost urmate de un efort fizic susţinut. 
Medicina modernă ne spune că una din căile de ieşire din stări 
depresive este practicarea unor exerciţii fizice. Fie că este vorba 
despre lucratul în grădină, fie că este vorba despre plimbări în 
natură, fie că este vorba despre exerciţii în săli de gimnastică, 
efortul fizic linişteşte sistemul nervos şi reglează funcţiunile orga-
nismului. Pentru Ilie, drumul până la Horeb a fost lung şi greu. 
Nu l-ar fi dus până la capăt dacă nu l-ar fi ajutat Dumnezeu. De ce 
a trebuit Ilie să meargă tocmai la Horeb? Ce era acolo?

Horebul reprezintă pentru evrei locul în care Dumnezeu li 
S-a arătat în puterea tăriei Lui şi le-a dat Legea, singurii stâlpii 
pe care se poate sprijini o vieţuire stabilă şi sănătoasă. Până la 
Horeb, Dumnezeu nu l-a contrazis şi nu a intrat într-un dialog 
serios cu Ilie. Numai la Horeb a început Dumnezeu să stea iarăşi 
de vorbă cu slujitorul Său şi să-i limpezească trăirile.Tot la Ho-
reb s-a întâlnit şi Moise cu chemarea divină (Exod 3.1-10). Între 
Horebul Sinaiului şi Horebul lui Ilie există simetrii profunde, cu 
asemănări şi deosebiri semnificative. În ambele, Dumnezeu i-a 
impresionat pe  slujitorii Lui cu patru elemente: vânt puternic, 
cutremur de pământ, foc şi vocea divină. Iată relatarea vizând 
Horebul Sinaiului:

„A treia zi dimineaţa, au fost tunete, fulgere, şi un 
nor gros pe munte; trâmbiţa răsuna cu putere, şi tot 
poporul din tabără a fost apucat de spaimă. 

Moise a scos poporul din tabără, spre întâmpina-
rea lui Dumnezeu, şi s-au aşezat la poalele muntelui. 

Muntele Sinai era tot numai fum, pentru că Dom-
nul Se pogorâse pe el în mijlocul focului. Fumul acesta 



131

se înălţa ca fumul unui cuptor, şi tot muntele se cutre-
mura cu putere.“

„Tot poporul auzea tunetele şi sunetul trâmbiţei şi 
vedea flăcările muntelui, care fumega. La priveliştea 
aceasta, poporul tremura, şi stătea în depărtare. Ei 
au zis lui Moise: «Vorbeşte-ne tu însuţi, şi te vom as-
culta: dar să nu ne mai vorbească Dumnezeu, ca să nu 
murim.» 

Domnul a zis lui Moise: «Aşa să vorbeşti copiilor 
lui Israel: „Aţi văzut că v-am vorbit din ceruri.»“ (Exod 
19.18; 20.18-19).

Iată acum şi relatarea vizând Horebul lui Ilie:

 „Şi Cuvântul Domnului i-a vorbit astfel: «Ce faci tu 
aici, Ilie?» 

El a răspuns: «Am fost plin de râvnă pentru Dom-
nul, Dumnezeul oştirilor; căci copiii lui Israel au 
părăsit legământul Tău, au sfărâmat altarele Tale, şi 
au ucis cu sabia pe proorocii Tăi; am rămas numai eu 
singur, şi caută să-mi ia viaţa!» 

Domnul i-a zis: «Ieşi, şi stai pe munte înain-
tea Domnului!» Şi iată că Domnul a trecut pe lângă 
peşteră. Şi înaintea Domnului a trecut un vânt tare 
şi puternic, care despica munţii şi sfărâma stâncile. 
Domnul nu era în vântul acela. 

Şi după vânt, a venit un cutremur de pământ. 
Domnul nu era în cutremurul de pământ.  Şi după cu-
tremurul de pământ, a venit un foc: Domnul nu era în 
focul acela. 

Şi după foc, a venit un susur blând şi subţire. Când 
l-a auzit Ilie, şi-a acoperit faţa cu mantaua, a ieşit şi a 
stătut la gura peşterii.“ (1 Regi 19.9-13).

Asemănările sunt evidente, deosebirile sunt …semnificative. 
Pentru că are de a face cu un slujitor aflat în suferinţa depresiei, 
Dumnezeu Se limitează pe Sine şi nu vine la el ca altădată prin 
vântul furtunii, prin foc sau prin cutremurul de pământ, ci printr-
un „susur blând şi subţire“ (1 Regi 19.12). 



132

Cei care tratează oameni aflaţi în depresie trebuie să ştie şi ei 
să facă la fel. La astfel de bolnavi nu este suficient „să-i scuturi 
puţin“, să le spui categoric şi răspicat „Hei, lasă prostiile astea! 
Vino-ţi în fire!“ sau să-i ameninţi. Astfel de „metode“ nu vor duce 
niciodată la ameliorarea stării sau la vindecarea celui năpăstuit.

Prietenul meu, Eusebiu Rusu, păstor baptist la Portland, a 
făcut câteva remarci de excepţie într-un studiu despre Ilie:

„Dumnezeu a trimis un înger să-l slujească pe Ilie în pus-
tie. Interesant că îngerii nu l-au vizitat pe Ilie nici la Cherit, nici 
pe Carmel, nici în Samaria, ci doar l-au trezit în slăbiciunile 
deşertului. Îngerii nu vin când credem noi că suntem tari, ci când 
suntem slabi. Apoi, Dumnezeu îi dă carne şi pâine să mănânce. 
Meniul obişnuit al lui Ilie erau lăcustele şi mierea sălbatică. Nu 
era criză de miere şi lăcuste în jurul lui Ilie, dar Dumnezeu îşi 
alintă slujitorul, implicându-Se în nevoile lui triviale. Vrea să-l 
asigure că Se îngrijeşte de el. După aceea, îl trimite să facă un 
drum de 40 de zile spre Horeb. Sunt 40 de zile ca cei 40 de ani cât 
i-a purtat Dumnezeu pe evrei prin pustie. Mesajul este foarte clar. 
Dumnezeu îi spune limpede: «Oare nu pot Eu să-ţi port şi ţie de 
grijă?»“

 Dumnezeu l-a invitat pe Ilie la un proces de psihoterapie

Merită menţionate aici câteva elemente, şi anume.
În primul rând, remarcăm nu conţinutul, ci tonul dialogu-

lui dintre Dumnezeu şi Ilie. Nu degeaba se spune că „tonul face 
muzica“. 

O femeie mi-a spus odată: „Când soţul meu începe să strige la 
mine, pur şi simplu nu-l mai aud!“ Iar înţelepciunea proverbelor 
româneşti spune că „vorba dulce mult aduce!“

În al doilea rând, Dumnezeu procedează altfel decât noi înşine. 
El nu-i spune lui Ilie ceea ce i-am fi spus noi. Dumnezeu nu-i dă 
sfaturi şi nu-l critică. Nici măcar nu-i explică! Asemenea psiholo-
gilor pricepuţi de azi, Marele Medic îl face pe Ilie să vorbească, să 
se analizeze şi să se explice.

„Şi Cuvântul Domnului i-a vorbit astfel: «Ce faci tu 
aici, Ilie?»“ (1 Regi 19.9)



133

„Iată o întrebare inutilă, veţi spune. Dumnezeu n-avea nevoie 
să afle de la Ilie nimic. El este atotştiutor şi cunoaşte trecutul, 
prezentul şi viitorul nostru. Dumnezeu ne cunoaşte gândurile şi 
pornirile inimii. Creatorul ne cunoaşte mult mai bine şi mai de-
plin decât am putea noi să ne cunoaştem vreodată!“

Aveţi perfectă dreptate. Dumnezeu nu avea nevoie de această 
întrebare. De ea avea nevoie …Ilie. Observaţi că textul ne spune 
că Ilie a răspuns de două ori la această întrebare, de fiecare dată 
cu conţinut identic:

„El a răspuns: «Am fost plin de râvnă pentru 
Domnul, Dumnezeul oştirilor; căci copiii lui Israel au 
părăsit legământul Tău, au sfărâmat altarele Tale, şi 
au ucis cu sabia pe proorocii Tăi; am rămas numai eu 
singur, şi caută să-mi ia viaţa!»“ (1 Regi 19.10 şi 14).

Răspunsul lui Ilie dă pe faţă fixaţia lui bolnăvicioasă. Cuvin-
tele lui sunt „spovedania unui suflet amărât“ (parafrazându-l pe 
Dostoievschi).

„Am fost plin de râvnă pentru Domnul, Dumnezeul 
oştirilor …Am rămas numai eu singur  … şi caută să-
mi ia viaţa.“

Aceste vorbe sunt tipice pentru un om aflat în depresie. Ilie 
priveşte în trecut şi vede acţiuni pline de intenţii bune, dar care 
n-au dus nicăieri; priveşte în prezent şi vede eşecul de după Car-
mel: naţiunea nu s-a pocăit cu adevărat, iar mult dorita trezire 
religioasă nu s-a produs. Ilie priveşte în viitor, dar …nu vede ni-
mic, doar moarte.

În al treilea rând, Dumnezeu îl îndeamnă pe Ilie să nu-şi 
părăsească slujirea. Chiar dacă nu va mai face nişte lucruri spec-
taculoase, va face totuşi unele lucruri importante. Ieşirea din 
depresie se face prin dobândirea unui orizont nou, iar Dumnezeu 
îi oferă lui Ilie o nouă perspectivă asupra viitorului. Dumnezeu 
este mai dezamăgit decât Ilie de reacţia lui Ahab şi a poporului, 
dar asta nu înseamnă că El nu avea deja ceva pregătit pentru 
viitor! Dumnezeu, chiar şi atunci când este dezamăgit, nu intră 
în stări de criză. El este Atotştiutor şi Atotputernic, având înto-
tdeauna la dispoziţie soluţii adecvate pentru toate problemele, 
indiferent că sunt ale Lui sau …ale noastre. 



134

Domnul oştirilor îi porunceşte lui Ilie să se întoarcă în Israel şi 
să facă trei lucruri:

„Domnul i-a zis: «Du-te, întoarce-te pe drumul tău 
prin pustie până la Damasc; şi când vei ajunge, să 
ungi pe Hazael ca împărat al Siriei.  

Să ungi şi pe Iehu, fiul lui Nimşi, ca împărat al lui 
Israel; şi să ungi pe Elisei, fiul lui Şafat, din Abel-Me-
hola, ca prooroc în locul tău. Şi se va întâmpla că pe 
cel ce va scăpa de sabia lui Hazael îl va omorî Iehu; 
şi pe cel ce va scăpa de sabia lui Iehu, îl va omorî Eli-
sei.»“ (1 Regi 19.15-17).

Prin aceşti trei oameni, Dumnezeu îi va pedepsi pe evreii din 
Regatul de Nord şi-i va curăţi de întinăciunea închinării la Baal. 
Aşa cum vom vedea, Ilie a împlinit cele trei porunci din planul 
divin. Pe Elisei l-a uns profet în locul lui în mod direct, iar pe 
ceilalţi doi i-a uns în mod indirect prin slujirea lui Elisei (2 Regi 
8.7-14; 9.1-3). Dumnezeu îi tratează apoi sentimentul cumplit de 
singurătate. Ilie nu avea dreptul să spună: „Am rămas numai eu 
singur“. Depresia îl face să vorbească aşa! Cu delicateţe, Dumne-
zeu îi spune că mai sunt mulţi oameni ca el (chiar foarte mulţi), 
persecutaţi de Izabela, dar păstraţi în viaţă prin Providenţa 
divină:

„Dar voi lăsa în Israel şapte mii de bărbaţi, şi anu-
me pe toţi cei ce nu şi-au plecat genunchii înaintea lui 
Baal, şi a căror gură nu l-a sărutat.“ (1 Regi 19.18). 
(Cu unii dintre aceştia ne vom întâlni în capitolele 
următoare din dosarul lui Ahab.)

Aceste cuvinte ale lui Dumnezeu marchează un moment 
de mare criză în Israel. Iehova leapădă cele zece seminţii ca în-
treg şi se concentrează doar asupra unei „rămăşiţe“ de oameni 
credincioşi. (Acesta este un concept teologic major, cu implicaţii 
profetice care ating Israelul până astăzi. Teologia „rămășiței“ este 
adoptată de apostolul Pavel și aplicată la supravieșuirea evreilor 
credincioși în vremea Bisericii – Rom. 11.2-5). Într-adevăr, lucra-
rea lui Elisei, continuatorul lui Ilie va avea de a face doar cu astfel 
de indivizi, nu cu întreaga naţiune.



135

 În loc de concluzie

Un ton blând şi liniştitor, o ocazie de spovedanie sinceră, 
un efort fizic susţinut, un orizont nou cu lucruri mici de făcut şi 
ştirea că mulţi alţii trec prin aceleaşi probleme ca şi el, iată me-
todele aplicate de Dumnezeu faţă de Ilie ca să-l ajute să iasă din 
starea în care se afla.

- În chip simbolic, începutul ieşirii profetului Ilie din starea 
de depresie este marcat prin expresia „a ieşit şi a stătut la gura 
peşterii“, iar aceasta s-a întâmplat doar atunci când „pacientul 
Ilie“ a auzit şoapta unui „susur blând şi subţire“. 

- Autorul sacru ne spune apoi că Ilie a ascultat şi „a plecat de 
acolo“ (1 Regi 19.19). Era drumul unui început nou, prin care Ilie 
va păşi pe calea unor împliniri personale uimitoare, atât în dome-
niul natural, cât şi în cel al supranaturalului. 

- Ilie va da iarăşi piept cu Ahab. El va pronunţa sentinţa divină 
asupra acestui „cel mai rău dintre împăraţi“. Sub ameninţarea 
grozavă a pedepsei, Ahab se va pocăi, iar Ilie va descoperi în Du-
mnezeu o dimensiune pe care nu o cunoştea, şi anume acea a …
harului.

A avut dreptate Ilie să fie panicat, pesimist şi prăpăstios în 
evaluarea situaţiei în care ajunsese? Bineînţeles că nu! El s-a 
văzut nevrednic („nu sunt mai bun decât părinţii mei“) şi nepu-
tincios („am rămas singur şi caută să-mi ia viaţa!“).

Ceea ce a văzut el era, însă, doar un „fragment“ de realitate. 
Aceasta este de regulă cauza tuturor depresiilor noastre. Ilie încă 
nu realizase măreţia şi dimensiunile uriaşe pe care le pregătise 
Dumnezeu pentru slujirea lui. Marea realizare de la Carmel n-a 
fost ultima din lucrările pe care avea să i le încredinţeze Dumne-
zeu. Ungerea lui Ben-Hadad, ungerea lui Iehu şi ungerea lui Elisei 
n-au fost nici pe departe cele mai mari dintre ele. Nu ştim cum 
l-a luat Dumnezeu acasă pe Enoh, dar ştim cât de spectaculos a 
plecat în slavă Ilie! Niciun muritor n-a intrat în istorie printr-o 
asemenea ascensiune:

„Pe când mergeau ei vorbind, iată că un car de foc 
şi nişte cai de foc i-au despărţit pe unul de altul, şi Ilie 
s-a înălţat la cer într-un vârtej de vânt.  



136

Elisei se uita şi striga: «Părinte! Părinte! Carul lui 
Israel şi călărimea lui!» Şi nu l-a mai văzut.“ (2 Regi 
2.11).

Fiecare casă de evreu mesianic credincios aşază la masă un 
tacâm în plus ca semn că ei îl aşteaptă pe Ilie să vină iar, coborân-
du-se din cer ca înainte-mergător al Împăratului care va veni:

„Iată, vă voi trimite pe proorocul Ilie, înainte de a 
veni ziua Domnului, ziua aceea mare şi înfricoşată.  El 
va întoarce inima părinţilor spre copii, şi inima copii-
lor spre părinţii lor, ca nu cumva, la venirea Mea, să 
lovesc ţara cu blestem.“ (Mal. 4.5-6).

„Ucenicii I-au pus întrebarea următoare: «Oare de 
ce zic cărturarii că întâi trebuie să vină Ilie?»“  (Mat. 
17.10-13).

Domnul Isus Însuşi a avut nevoie ca Ilie să fie trimis de Du-
mnezeu împreună cu Moise pe muntele „schimbării la faţă“ ca 
să-L întărească vorbind despre „exodul“ pe care avea să-L aibă la 
Ierusalim:

„Cam la opt zile după cuvintele acestea, Isus a luat 
cu El pe Petru, pe Ioan şi pe Iacov, şi S-a suit pe munte 
să Se roage.  

Pe când Se ruga, I s-a schimbat înfăţişarea feţei, 
şi îmbrăcămintea I s-a făcut albă strălucitoare. Şi 
iată că stăteau de vorbă cu El doi bărbaţi: erau Moise 
şi Ilie,   care se arătaseră în slavă, şi vorbeau despre 
sfârşitul Lui, pe care avea să-l aibă în Ierusalim.“ 
(Luca 9.28-31).

Anunţurile despre viitorul descris în Apocalipsa ne lasă să în-
trevedem o revenire a lui Ilie ca unul dintre cei doi martori care 
vor uimi şi chinui pământul cu mărturia lor:

„Voi da celor doi martori ai Mei să proorocească, 
îmbrăcaţi în saci, o mie două sute şase zeci de 
zile.  Aceştia sunt cei doi măslini şi cele două sfeşnice, 
care stau înaintea Domnului pământului. 



137

Dacă umblă cineva să le facă rău, le iese din gură 
un foc, care mistuie pe vrăjmaşii lor; şi dacă vrea cine-
va să le facă rău, trebuie să piară în felul acesta. 

Ei au putere să închidă cerul, ca să nu cadă ploaie 
în zilele proorociei lor; şi au putere să prefacă apele în 
sânge, şi să lovească pământul cu orice fel de urgie, ori 
de câte ori vor voi. 

Când îşi vor isprăvi mărturisirea lor, Fiara, care se 
ridică din Adânc, va face război cu ei, îi va birui şi-i va 
omorî. 

Şi trupurile lor moarte vor zăcea în piaţa cetăţii 
celei mari, care, în înţeles duhovnicesc, se cheamă «So-
doma» şi «Egipt», unde a fost răstignit şi Domnul lor. 

Şi oameni din orice norod, din orice seminţie, 
de orice limbă şi de orice neam, vor sta trei zile şi 
jumătate, şi vor privi trupurile lor moarte, şi nu vor da 
voie ca trupurile lor moarte să fie puse în mormânt. 

Şi locuitorii de pe pământ se vor bucura şi se vor 
veseli de ei; şi îşi vor trimite daruri unii altora, pen-
tru că aceşti doi prooroci chinuiseră pe locuitorii 
pământului. 

Dar după cele trei zile şi jumătate, duhul de viaţă 
de la Dumnezeu a intrat în ei, şi s-au ridicat în picioa-
re, şi o mare frică a apucat pe cei ce i-au văzut. 

Şi au auzit din cer un glas tare, care le zicea: 
«Suiţi-vă aici!» Şi s-au suit într-un nor spre cer; iar 
vrăjmaşii lor i-au văzut.“ (Apoc. 11.3-12).

Depresia lui Ilie seamănă cu toate depresiile noastre. Prizo-
nieri în închisoarea spaţiu-timp, nici noi nu vedem întotdeauna 
destul de clar măreţia planurilor pe care le are Dumnezeu cu fie-
care dintre noi. Cădem în disperare pentru că ne prăbuşim sub 
povara lui „acum şi aici“. Probabil că acesta este unul din moti-
vele pentru care revelaţia biblică este plină de profeţii optimiste 
despre viitor. Dincolo de luptele şi necazurile de azi, va fi un final 
plin de slavă. Aşa se încheie majoritatea cărţilor profetice din Ve-
chiul Testament.

În Noul Testament, profeţiile sunt proclamate drept un mijloc 
de „mângâiere“ pentru depresiile noastre:  „Mângâiaţi-vă dar 



138

unii pe alţii cu aceste cuvinte“ (1 Tes. 4.18).  Cartea Apocalipsa 
oferă aceeaşi perspectivă a unui final glorios şi promite celui care 
o citeşte o binecuvântare deosebită (Apoc. 1.3).

Tatăl meu obişnuia să le spună tuturor celor ce treceau prin 
necazuri următoarele cuvinte: „Dumnezeu ne-a rânduit să tre-
cem «prin încercări», dar ca să rezistăm  trebuie să privim «peste 
încercări», la binecuvântările viitoare!“

Viitorul creştin este „pastila-minune“ care poate vindeca toate 
angoasele noastre contemporane. Cine adună promisiunile Cu-
vântului lui Dumnezeu în inima lui nu numai că este transformat 
el însuşi, dar ajunge să fie pentru alţii o forţă transformatoare:

„Când străbat aceştia Valea Plângerii, o prefac în-
tr-un loc plin de izvoare, şi ploaia timpurie o acoperă 
cu binecuvântări.“ (Ps. 84.6).

În anii 1980-1982 am experimentat prima şi cea mai adâncă 
formă de depresie din viaţa mea. Eram la Paşcani, încercând 
zadarnic să ajung păstor la Biserica Baptistă din Iaşi după ce 
Departamentul Cultelor şi Securitatea de atunci au refuzat să-
mi valideze diploma de absolvent al Seminarului şi să-mi dea 
„recunoaşterea“ absolut necesară pentru angajarea mea în Cultul 
Baptist. Am fost chemat de câteva ori la Securitate. Mi s-a expli-
cat refuzul lor categoric („N-avem nevoie de un al doilea Brânzei 
în bisericile baptiste din România!“) şi mi s-a spus că singura 
soluţie ca să mă lase în pace este să plec la sora soţiei mele care 
locuia la Detroit, în America. Câţiva ani am dat târcoale Iaşului, 
unde visam să ajung păstor încă din anul doi de Seminar. Până la 
urmă, aşa cum m-au sfătuit „binevoitorii“ mei, mi-am depus acte-
le de plecare din ţară. Au urmat, însă, alte întâlniri cu Securitatea 
şi presiuni din partea organelor sale ca să semnez angajamente 
de colaborare din străinătate. Nesiguranţa, ameninţările cu tri-
miterea într-un lagăr de muncă sub incidenţa celebrului Decret 
153 şi aparent imposibila obţinere a formularelor mari pentru 
paşapoarte m-au strâns ca într-o menghină. Tensiunea nervoasă 
s-a accentuat şi a dat în clocot când am aflat că, după patru ani 
de la căsătorie, Daniela, soţia mea, a rămas în sfârşit însărcinată. 
Ca bărbat în casă mă gândeam unde va fi stâlpul pe care vom 
putea să ne aşezăm cuibul nostru de berze călătoare. M-am uitat 
zadarnic în jur, mi-am pierdut echilibrul şi …m-am prăbuşit în 



139

depresie. Suferinţa m-a dus pe la o grămadă de medici, majorita-
tea nepricepuţi şi nepregătiţi să rezolve astfel de situaţii.

Sora Măriuţa din Iaşi, care a experimentat depresii ani de-a 
rândul mi-a dat primul sfat bun: „Frate Daniel, citeşte psalmii lui 
David. Eu aşa fac şi am găsit «treptele» care m-au ridicat din de-
presie la suprafaţă.“

Providenţial, Dumnezeu mi-a pus apoi în mână o carte în 
limba franceză: „Confie a Dieu mes nerfs fatigue“ de Lechler. Am 
citit-o şi pentru prima dată am înţeles ce se petrecea cu mine. 
Sfaturile acestui doctor creştin mi-au prins aşa de bine încât 
am hotărât să o traduc în limba română pentru a o putea citi şi 
alţii. Persoanele interesate o pot citi pe Internet la următoarea 
adresă: http://barzilaiendan.wordpress.com/articole-majore/
nervi-obositi/).

Dumnezeu a făcut să capăt trecere înaintea unui păstor care 
ne-a iubit tare mult pe cei care eram în grupul „tinerilor de la 
Iaşi“. Este vorba despre păstorul Curtis Nims. L-am însoţit prin 
ţară şi i-am tradus predicile rostite în biserici. Ca să mă scape din 
strânsoarea Securităţii, dânsul, care era şi consilier personal al 
preşedintelui Jimmy Carter în problema refugiaţilor, m-a trecut 
pe o „listă specială“, înaintată guvernului României.

Ieşirea mea din starea de depresie nu s-a petrecut însă „peste 
noapte“. Nici măcar primirea paşapoartelor n-a „declanşat-o“. De 
Rudotel, Distonocalm şi Emetiral n-am scăpat cu totul decât la 
pensiunea „Dina“ din Roma, escala noastră în drumul spre Ame-
rica. După câteva zile petrecute acolo, m-am dus să le arunc la 
coşul de gunoi. Instinctiv, când le-am aruncat m-am uitat în coş 
ca să fiu sigur că au ajuns acolo. M-a bufnit imediat râsul. Aşezate 
unele peste altele şi aşteptându-le să li se alăture am văzut o su-
medenie de alte cutii cu Rudotel, Emetiral şi Distonocalm. Nu 
eram eu singurul care nu le mai simţea nevoia. Când am ajuns 
să-l vizitez pe Dr. Curtis Nims în locuinţa lui de la Camarillo, Cali-
fornia, mă simţeam deja foarte bine, gata pentru noua mea viaţă 
„americană“.

Slavă Domnului! El întotdeauna ştie ce face. Depresia este 
trecătoare, binecuvântările sunt veşnice. Iată una dintre ele pe 
care v-o las drept mesaj de încheiere:



140

„Căci Eu ştiu gândurile, pe care le am cu privire la 
voi, zice Domnul, gânduri de pace şi nu de nenorocire, 
ca să vă dau un viitor şi o nădejde.“ (Ierem. 29.11).

13. Un Elisei pentru Ilie (1 Regi 19:19-21)

Unul din cei şapte mii care „nu şi-au plecat genunchii înaintea 
lui Baal, şi a căror gură nu l-a sărutat“ despre care i-a spus Du-
mnezeu lui Ilie a fost şi Elisei. Am putea foarte bine să-i numărăm 
şi pe părinţii lui printre aceştia. La urma urmei, împăratul 
Ahab nu s-a pocăit şi n-a strigat împreună cu poporul pe Car-
mel: „Domnul este adevăratul Dumnezeu!“, iar Izabela, ucigaşa 
de profeţi ai Domnului, era încă foarte puternică şi influentă la 
dreapta lui. În aceste circumstanţe, a accepta chemarea în slujirea 
profetică a implicat un foarte mare risc.

În limba engleză, ca şi în originalul ebraic, numele celor doi 
oameni sună aproximativ la fel şi sunt uşor de confundat: Ilie 
– Elijah, Elisei – Elisha. Nici sonoritatea, nici ordinea nu sunt 
întâmplătoare.

„Ilie a plecat de acolo, şi l-a găsit pe Elisei, fiul lui 
Şafat, arând. Înaintea lui erau douăsprezece perechi 
de boi, şi el era cu a douăsprezecea. Ilie s-a apropiat de 
el, şi şi-a aruncat mantaua peste el. 

Elisei a părăsit boii, a alergat după Ilie, şi a zis: 
«Lasă-mă să sărut pe tatăl meu şi pe mama mea, şi te 
voi urma.» Ilie i-a răspuns: «Du-te, şi apoi întoarce-
te: dar gândeşte-te la ce ţi-am făcut.» 

După ce s-a depărtat de Ilie, s-a întors şi a luat o 
pereche de boi pe care i-a adus jertfă; cu uneltele boi-
lor le-a fiert carnea, şi a dat-o oamenilor s-o mănânce. 

Apoi s-a sculat, a urmat pe Ilie, şi a fost în slujba 
lui.“ (1 Regi 19:19-21).

Ce putem spune despre întâlnirea celor doi bărbaţi care a fost 
rânduită de Providenţa divină?

Numele lui Ilie înseamnă „Domnul este adevăratul Dumne-
zeu“ (Iehova este adevăratul Elohim). Numele lui Elisei înseamnă 



141

„Domnul este mântuirea, Domnul ne mântuieşte“. Dumnezeu a 
rânduit ca Elisei să împlinească lucrarea începută de Ilie. Faptele 
lui sunt consemnate în 2 Regi 2:19 – 8:15; 9:1-3; 13:14-20.

Elisei este un continuator al misiunii lui Ilie, tot aşa cum Io-
sua a continuat lucrarea lui Moise, iar Domnul Isus l-a avut ca 
„pregătitor de cale“ pe Ioan Botezătorul.

Între aceste trei perechi de slujitori există unele paralele 
fascinante:

- Moise a „scos“ (aşa se traduce numele lui) poporul lui Dum-
nezeu din Egipt şi le-a dat identitatea divină la Sinai. Stabilind un 
tipar divin, Dumnezeu n-a vrut însă ca Moise să intre în Canaan. 
Cel care avea să conducă poporul în binecuvântările „ţării promi-
se“ a fost Iosua.

- Prin predicarea pocăinţei, Ioan Botezătorul a întors inimile 
evreilor din păcat la Dumnezeu şi le-a spălat identitatea divină 
prin botezul pocăinţei. Lucrarea lui n-a adus mântuirea, ci doar a 
pregătit inimile pentru venirea Celui care avea să le dea „odihna“ 
profeţită de Moise, prin strămutarea în Împărăţia dragostei lui 
Dumnezeu. Tipologia acestei succesiuni simbolice este sugerată 
de Domnul Isus Însuşi (Mt. 11.14; 17.12-13).

- În mod similar, Elisei a fost chemat de Dumnezeu să ducă 
mai departe lucrarea divină. La Carmel, Ilie a întors poporul 
evreu la identitatea divină. Elisei îi va duce pe cei din popor la 
binecuvântările legământului străvechi. 

Dacă i-ai fi întrebat pe oamenii din popor: „Ce a fost Ilie 
pentru voi?“, răspunsul ar fi fost: „Secetă, suferinţă şi specta-
col supranatural“. Elisei avea să clădească pe aceasta minunile 
nenumărate care au mângâiat şi binecuvântat pe cei ce au stăruit 
în credinţă.

Ce ştim despre Elisei?
În primul rând, ştim că a fost fiul unei familii bogate. Cine ară 

pământul cu „douăsprezece perechi de boi“ nu poate fi considerat 
sărac!

În al doilea rând, ştim că Elisei a fost un om bine aşezat şi fru-
mos armonizat cu cei din familia sa. Fraza „lasă-mă să sărut pe 
tatăl meu şi pe mama mea“ reflectă foarte clar aspectul acesta.



142

În al treilea rând, Elisei este un om care răspunde chemării 
divine, chiar dacă aceasta îl scoate din poziţia de fiu şi-l aşază într-
una de slujitor. El a făcut lucrul acesta nu forţat, ci de bunăvoie: 

„Ilie i-a răspuns: «Du-te, şi apoi întoarce-te: dar 
gândeşte-te la ce ţi-am făcut»“. 

Este mult mai uşor să răspunzi chemării divine când eşti sin-
gur cu Ilie, decât atunci când eşti în părtăşia din sânul familiei. 
Fără nicio îndoială, avertismentul lui Ilie este îndreptat împotri-
va acestei situaţii. Imaginaţi-vă ce „scenă“ a putut face mama lui 
Elisei, cât de amarnic a putut ea plânge, cum şi-ar fi putut însoţi 
plânsul cu cuvinte ca acestea: „Nu te dau! Nu te las! Izabela o să 
te omoare!“ Imaginaţi-vă că tatăl lui Elisei ar fi spus: „Ce vrea 
acum şi Ilie ăsta? A fugit cât l-au ţinut picioarele şi acum face pe 
grozavul? Vrea să te facă şi pe tine un «erou» ca el? Unde este Ilie 
să mă duc eu să stau de vorbă cu el…“

„Gândeşte-te la ce ţi-am făcut“ au fost cuvintele unui avertis-
ment făcut cu foarte multă intuiţie. Elisei a înţeles toate acestea şi 
a luat chemarea divină comunicată prin Ilie  ca pe o chemare în 
slujba Domnului. El a fost gata să dea curs acestei vocaţii. Viaţa 
lui a fost adusă ca o „jertfă vie, plăcută, de bun miros“ înaintea 
Domnului: 

„După ce s-a depărtat de Ilie, s-a întors şi a luat 
o pereche de boi pe care i-a adus jertfă; cu unel-
tele boilor le-a fiert carnea, şi a dat-o oamenilor s-o 
mănânce.“ (1 Regi 19.21).

Este foarte sugestiv că termenul folosit pentru a descrie noua 
poziţie a lui Elisei în relaţie cu Ilie este acelaşi care a fost folosit şi 
pentru Iosua în relaţie cu Moise:

„Apoi s-a sculat, l-a urmat pe Ilie, şi a fost în slujba 
lui“ (1 Regi 19.21c).

„Moise s-a sculat, împreună cu Iosua, care-i 
slujea...  

După moartea lui Moise, robul Domnului, Domnul 
i-a zis lui Iosua, fiul lui Nun, slujitorul lui Moise …“ 
(Exod 24.13; Deut. 1.38; Ios. 1.1).



143

La fel de sugestiv este că Ioan Botezătorul s-a aşezat în poziţia 
de slujitor al Celui care avea să vină, ba încă mai jos decât această 
poziţie:

„El este Acela care vine după mine, - şi care este 
înaintea mea; eu nu sunt vrednic să-I desleg cureaua 
încălţămintelor Lui.“ (Ioan 1:27).

Prin ceea ce a făcut, Elisei a devenit prototipul tuturor celor 
chemaţi să slujească. El este gata să renunţe la confort şi privile-
gii, gata să asculte de chemarea divină, gata să părăsească familia, 
gata să se jertfească, gata să accepte poziţii smerite şi să facă lu-
cruri aparent lipsite de cinste.

„Apoi s-a sculat, a urmat pe Ilie, şi a fost în slujba 
lui.“ (1 Regi 19:21c).

În felul acesta, Ilie a recăpătat ajutorul de care s-a lepădat 
singur atunci când căzuse în mrejile paralizante ale despresiei: 
„A ajuns la Beer-Şeba, care ţine de Iuda, şi şi-a lăsat slujitorul 
acolo“ (1 Regi 19.3). Dumnezeu i l-a dăruit acum pe Elisei, dar nu 
doar ca un slujitor vremelnic, ci ca pe un urmaş de nădejde: „...
să-l ungi pe Elisei, fiul lui Şafat, din Abel-Mehola, ca prooroc în 
locul tău“ (1 Împ. 19.16).

14. Un har nemeritat, dar şi 
nevalorificat (2 Regi 20.1-43)

Capitolul 20 din cartea 1 Regi este o reluare a narațiunii isto-
rice despre Ahab. În acest capitol ne întâlnim cu alți profeți din 
grupul celor „care nu și-au plecat genunchii“ înaintea lui Baal, ci 
i-a rămas credincios Domnului. Ei apar aici ca un contrast clar 
pentru necredincioșia și nestatornicia lui Ahab. Acestea sunt cu 
atât mai vinovate cu cât s-au manifestat chiar și atunci când Dum-
nezeu l-a binecuvântat în mod spectaculos. Ahab n-a ştiut sau n-a 
vrut să folosească harul lui Dumnezeu, şi a trebuit să plătească 
scump pentru aceasta. Apostolul Pavel spunea că motivaţia unui 
anumit fel de purtare era aceea de a nu zădărnici harul lui Du-
mnezeu: „Nu vreau să fac zadarnic harul lui Dumnezeu“ (Gal. 
2:21).  



144

Acelaşi Pavel a mai afirmat: „Prin harul lui Dumnezeu sunt ce 
sunt. Şi harul Lui faţă de mine n-a fost zadarnic“ (1 Cor. 15:10).

Ca unul care ştia că există această posibilitate, apostolul îi 
sfătuieşte şi pe ceilalţi credincioşi să se poarte cu grijă: „Ca unii 
care lucrăm împreună cu Dumnezeu, vă sfătuim să faceţi aşa ca 
să nu fi primit în zadar harul lui Dumnezeu“ (2 Cor. 6:1).

Pentru fiecare dintre noi există pericolul de a nu valori-
fica la maximum toate oportunităţile care ne sunt acordate de 
bunăvoinţa lui Dumnezeu. 

 Biruinţe acordate lui Ahab prin har

Deși nu merita, Dumnezeu i-a acordat nelegiuitului Ahab două 
biruinţe decisive asupra duşmanului. Scopul celei dintâi biruinţe 
era să-i arate lui Ahab că Domnul este adevăratul Dumnezeu (1 
Regi 20:13). Profitând probabil de slăbiciunea pe care a produs-o 
regatului lui Israel, Ben-Hadad al Siriei a pus la punct o coaliţie şi 
a pornit să răstoarne puterea militară care dominase sub coman-
da lui Omri, tatăl lui Ahab. Prima parte a capitolului ne prezintă 
criza teribilă în care se aflau evreii:

„Ben-Hadad, împăratul Siriei, şi-a strâns toată 
oştirea: avea cu el treizeci şi doi de împăraţi, cai şi 
care. S-a suit, a împresurat Samaria şi a început lupta 
împotriva ei. A trimis în cetate soli la Ahab, împăratul 
lui Israel, să-i spună: 

«Aşa vorbeşte Ben-Hadad: ‘Argintul şi aurul tău 
sunt ale mele, nevestele şi cei mai frumoşi copii ai tăi 
sunt tot ai mei.’» 

Împăratul lui Israel a răspuns: «Împărate, domnul 
meu, fie cum zici! Sunt al tău cu tot ce am.» Solii s-au 
întors, şi au zis: «Aşa vorbeşte Ben-Hadad: Am trimis 
să-ţi spună: ‘Să-mi dai argintul şi aurul tău, nevestele 
şi copiii tăi.’ 

De aceea, voi trimite mâine, la ceasul acesta, pe 
slujitorii mei la tine. Ei îţi vor scormoni casa ta şi 
casele slujitorilor tăi, vor pune mâna pe tot ce ai mai 
scump, şi vor lua.»



145

Împăratul lui Israel a chemat pe toţi bătrânii ţării 
şi a zis: «Vedeţi bine şi înţelegeţi că omul acesta ne 
vrea răul; căci a trimis să-mi ceară nevestele şi copiii, 
argintul şi aurul, şi n-am zis că nu i le dau!»“ (1 Regi 
20:1-7).

Reprezentanţii poporului s-au făcut şi ei ecoul nădejdilor me-
sianice, aşa că Ahab s-a împotrivit condiţiilor umilitoare puse de 
Ben-adad:

„Toţi bătrânii şi tot poporul i-au zis lui Ahab: «Nu-l 
asculta şi nu te învoi.» Şi el a zis solilor lui Ben-Hadad: 
«Spuneţi domnului meu, împăratul:

 „Voi face tot ce ai trimis să ceri robului tău întâia 
dată; dar lucrul acesta, nu-l pot face.» 

Solii au plecat şi i-au dus răspunsul.“ (1 Regi 
20:8-9).

Faptul că Ahab i-a chemat pe „bătrânii lui Israel“ este sem-
nificativ. Dezamăgit de Baal, împăratul dă semne că vrea să se 
întoarcă la filonul istoric al destinului de popor ales al lui Ieho-
va, mizând pe continuitatea minunilor Providenţei în păstrarea 
Israelului. De data aceasta, mânia şi aroganţa duşmanului nu l-a 
mai speriat de moarte pe Ahab, şi împăratul şi-a recăpătat curajul 
care să-i permită rostirea unei replici pe măsura unei credinţe în 
sfârşit regăsită:

„Ben-Hadad a trimis să spună lui Ahab: «Să mă 
pedepsească zeii cu toată asprimea lor, de va ajunge 
praful Samariei să umple mâna întregului popor care 
mă urmează!»   Şi împăratul lui Israel a răspuns: 
«Cine încinge armele, să nu se laude ca cel ce le pune 
jos!»“ (1 Regi 20:10-11).

O asemenea replică a stârnit mânia aţâţată de inconştienţa 
beţiei, şi Ben-Hadad a dat semnalul de atac:

„Când a primit Ben-Hadad răspunsul acesta, stătea 
la băut cu împăraţii în corturi, şi a zis slujitorilor lui: 
«Pregătiţi-vă!» Şi ei s-au pregătit de năvală împotriva 
cetăţii.“ (1 Regi 20:12).



146

Ceea ce nu ştiau păgânii era că Dumnezeu mişca toată situaţia 
prin providenţa Sa minunată, oferindu-i lui Ahab ocazia de a se 
reintegra în ascultarea unei credinţe reale şi personale. Era un 
har nemeritat, pe care din nefericire Ahab n-a ştiut să-l valorifice 
aşa cum se cuvenea. Nu Ilie, aşa cum ne-am fi putut aştepta, ci un 
alt personaj din cei şapte mii care nu şi-au plecat genunchii înain-
tea lui Baal, un profet anonim, a fost trimis de Dumnezeu la Ahab 
ca să-i facă de cunoscut motivaţia întregii situaţii:

„Dar iată că un prooroc s-a apropiat de Ahab, 
împăratul lui Israel, şi a zis: «Aşa vorbeşte Domnul: 
Vezi toată această mulţime mare? O voi da astăzi în 
mâinile tale, ca să cunoşti că Eu sunt Domnul.»“ (1 
Regi 20:13).

Oare nu ar fi trebuit ca Ahab deja să ştie aceasta? Oare n-ar 
fi fost normal ca împăratul poporului lui Dumnezeu să ştie că El 
„este Domnul“? Cuvintele folosite de prooroc arată foarte clar că 
Dumnezeu văzuse pe Carmel, în mijlocul mulţimilor de oameni 
care au strigat convinşi: „Domnul este adevăratul Dumnezeu!“, că 
unul singur tăcuse, respectiv împăratul Ahab. Acum, Dumnezeu 
dorea să-i ofere şansa de a corecta această greşeală. El hotărâse 
ca Ahab să facă o experienţă personală privind puterea lui Dum-
nezeu, să fie în mijlocul acţiunii şi să vadă cu ochii lui prezenţa şi 
puterea divină:

„Ahab a zis: «Prin cine?» Şi el a răspuns: «Aşa 
vorbeşte Domnul: Prin slujitorii mai-marilor peste 
ţinuturi.» Ahab a zis: «Cine va începe lupta?» Şi el a 
răspuns: «Tu.»“ (1 Regi 20:14).

Mica oaste pe care a reuşit să o încropească era caraghios 
de mică în raport cu oştirea coaliţiei venită să jefuiască. Nu-i de 
mirare deci că Ben-Hadad i-a luat ca fiind o delegaţie, un grup 
trimis să negocieze, şi i-a tratat cu dispreţ:

„Atunci Ahab a numărat slujitorii mai-marilor 
peste ţinuturi, şi s-au găsit două sute treizeci şi doi; şi 
după ei, a numărat tot poporul, pe toţi copiii lui Israel, 
şi erau şapte mii. Au făcut o ieşire pe la miazăzi. 



147

Ben-Hadad bea şi se îmbăta în corturile lui cu cei 
treizeci şi doi de împăraţi care-l ajutau. Slujitorii mai-
marilor peste ţinuturi au ieşit cei dintâi. 

Ben-Hadad a cercetat, şi i-au spus astfel: «Au ieşit 
nişte oameni din Samaria.» El a zis: «Dacă ies pen-
tru pace, prindeţi-i vii; şi chiar dacă ies pentru luptă, 
prindeţi-i vii.»“ (1 Regi 20:16b-18).

Puricele a luat cu asalt elefantul, David a pornit împotriva lui 
Goliat şi, Domnul a făcut lucruri mari pentru Israel:

„Când au ieşit din cetate slujitorii mai-marilor 
peste ţinuturi şi armata care-i urma, a lovit fiecare pe 
omul dinaintea lui, şi sirienii au luat-o la fugă. Israel 
i-a urmărit. Ben-Hadad, împăratul Siriei, a scăpat pe 
un cal, cu nişte călăreţi. Împăratul lui Israel a ieşit, a 
lovit caii şi carele, şi le-a pricinuit sirienilor o mare în-
frângere.“ (1 Regi 20.19-21).

În Orient, războaiele se duceau în sezonul secetos pentru că în 
cel ploios oştile s-ar fi deplasat extrem de greu prin noroaie şi pes-
te vaduri inundate. Dumnezeu l-a înştiinţat pe Ahab că duşmanii 
vor mai veni încă o dată. Răstimpul a fost un timp de meditaţie 
şi de decizie pentru Ahab. Dumnezeu dorea să-l urmărească de 
aproape şi să-i întărească încrederea în El:

„Atunci proorocul s-a apropiat de împăratul lui Is-
rael, şi i-a zis: «Du-te, întăreşte-te, cercetează şi vezi ce 
ai de făcut; căci, la anul viitor, împăratul Siriei se va 
sui din nou împotriva ta.“ (1 Regi 20:22).

Aşa s-a şi întâmplat:

„Slujitorii împăratului Siriei i-au zis: «Dumnezeul 
lor este un dumnezeu al munţilor; de aceea au fost mai 
tari decât noi. Dar ia să ne luptăm cu ei în câmpie, şi se 
va vedea dacă nu vom fi mai tari decât ei. 

Fă şi lucrul acesta: scoate pe fiecare din împăraţi 
de la locul lui, şi înlocuieşte-i cu căpetenii; şi fă-ţi o 
armată ca aceea pe care ai pierdut-o, cu tot atâţia cai 
şi tot atâtea care. Apoi să ne batem cu ei în câmpie, şi 
se va vedea dacă nu vom fi mai tari decât ei.» 



148

El i-a ascultat, şi a făcut aşa. În anul următor Ben-
Hadad a numărat pe sirieni, şi s-a suit la Afec să lupte 
împotriva lui Israel.“ (1 Regi 20:23-26).

Religiile păgâne erau politeiste. Popoarele aveau tot felul 
de zei despre care credeau că domnesc peste fiecare element al 
realităţii înconjurătoare: zei ai râurilor, zei ai copacilor, zei ai in-
sectelor, zei ai munţilor, zei ai văilor, zei ai stelelor, ai soarelui şi 
ai lunii. 

Cea de a doua biruinţă a demonstrat că Dumnezeul evreilor nu 
este limitat de condiţii exterioare, ca idolii păgâni (1 Regi 20.28). 
Nu trebuie să ne gândim că binecuvântările pe care le primim 
sunt rezultatul împrejurărilor favorabile. Ele vin întotdeauna „de 
la Domnul“:

„Copiii lui Israel au fost număraţi şi ei; au primit 
merinde, şi au ieşit în întâmpinarea sirienilor. Au 
tăbărât în faţa lor, ca două turme mici de capre, pe 
când sirienii umpleau ţara.“ (1 Regi 20:27). 

Expresia „ca două turme mici de capre“ este o metaforă foarte 
sugestivă. Caprele nu pot sta multe împreună. Oile pot sta în tur-
me de sute şi chiar mii, dar este imposibil să ai o turmă mare de 
capre.   Disproporţia era din nou caraghios de mare. Dumnezeu 
trimite iarăşi un profet care să-i atragă atenţia lui Ahab asupra 
„rostului“ întregii bătălii:

„Omul lui Dumnezeu s-a apropiat şi a zis 
împăratului lui Israel: «Aşa vorbeşte Domnul: „Pen-
tru că sirienii au zis: „Domnul este un dumnezeu al 
munţilor şi nu un dumnezeu al văilor,“ voi da toată 
această mare mulţime în mâinile tale, şi veţi şti că Eu 
sunt Domnul.» 

Au stat tăbărâţi şapte zile unii în faţa altora. În 
ziua a şaptea au început lupta, şi copiii lui Israel au 
omorât sirienilor o sută de mii de oameni pedestraşi 
într-o zi.  

Ceilalţi au fugit în cetatea Afec, şi a căzut zidul 
cetăţii peste douăzeci şi şapte de mii de oameni care 
mai rămăseseră.“ (1 Regi 20.28-30).



149

Pentru că biruinţa lui Ahab a fost un dar de la Domnul, ea  ar 
fi trebuit să fie urmată de o ascultare deplină faţă de Dumnezeu 
din partea împăratului lui Israel. El nu avea dreptul nici să se lau-
de cu ea şi nici s-o fructifice după bunul său plac! N-a fost însă 
aşa! După biruinţă a urmat …compromisul.

 Biruințe ratate prin compromisuri 

Uneori, cel mai periculos ceas al bătăliei este cel care vine 
imediat după terminarea luptei. Atunci eşti ameninţat de cea 
mai mare primejdie şi te paşte cea mai mare înfrângere. Cele mai 
multe şi mai mari căderi le-au cunoscut cei care au pus sabia jos 
doar cu o clipă mai devreme decât ar fi trebuit să o facă! Cele mai 
multe cununi au căzut nu în vacarmul luptei, ci imediat ce s-a ins-
taurat liniştea nevegheată a unei aparente biruinţe. 

În loc să proclame o biruinţă totală şi să-l omoare pe duşmanul 
sortit nimicirii, Ahab se face vinovat de un compromis fatal. El 
intră într-un legământ cu duşmanul, ignorând astfel Legământul 
cu Domnul. Ahab se împrieteneşte cu duşmanul lui Iehova, 
renunţând într-un mod tragic la prietenia cu Dumnezeu:

„Aşa vorbeşte Domnul: «Pentru că ai lăsat să-
ţi scape din mâini omul pe care-l sortisem nimicirii, 
viaţa ta va răspunde pentru viaţa lui, şi poporul tău 
pentru poporul lui.»“ (1 Regi 20.42).

Cum s-a putut petrece aşa ceva? Autorul sacru ne prezintă mai 
întâi panica lui Ben-Hadad şi şiretenia slujitorilor lui:

„Slujitorii lui i-au zis: «Iată, am auzit că împăraţii 
casei lui Israel sunt nişte împăraţi miloşi; să ne în-
cingem deci coapsele cu saci, să ne punem funii pe 
capetele noastre, şi să ieşim la împăratul lui Israel: 
poate că te va lăsa cu viaţă.»

Şi-au pus saci împrejurul coapselor şi funii împre-
jurul capului, s-au dus la împăratul lui Israel, şi au zis: 
«Robul tău Ben-Hadad a zis: Lasă-mă cu viaţă!»“ (1 
Regi 20.31-32a).



150

Niciun duşman al lui Dumnezeu nu este un prieten al copiilor 
Săi. Însă, Ahab a căzut din nou pradă unor calcule politicianiste, 
văzând în această situaţie o oportunitate de a fi propulsat iarăşi 
în rândul celor mari, asemenea tatălui său Omri. În definitiv, 
alianţele politice fuseseră o practică împrumutată încă de pe vre-
mea lui Solomon. Nu ştiu ce s-a gândit Ahab, dar ştiu că el s-a 
văzut ridicat alături de Ben-Hadad în fruntea confederaţiei pe 
care acesta se dovedise în stare să o conducă. Harul biruinţelor 
dăruite de Dumnezeu nu l-au făcut mai duhovnicesc, ci i s-au 
părut dintr-o dată ocazia unor mari propăşiri personale:

„Ahab a răspuns: «Mai este încă în viaţă? Este fra-
tele meu!» Oamenii aceştia au luat lucrul acesta ca un 
semn bun, şi s-au grăbit să-l ia pe cuvânt şi să zică: 
«Ben-Hadad este fratele tău!» 

Şi el a zis: «Duceţi-vă şi aduceţi-l!» Ben-Hadad 
a venit la el, şi Ahab l-a suit în carul lui. Ben-Hadad 
i-a zis: «Îţi voi da înapoi cetăţile pe care le-a luat tatăl 
meu dela tatăl tău; şi-ţi vei face uliţe în Damasc, cum 
făcuse tatăl meu în Samaria.» 

«Şi eu», a răspuns Ahab, «îţi voi da drumul, făcând 
un legământ.» A făcut legământ cu el, şi i-a dat dru-
mul.“ (1 Regi 20.32b-34).

Expresia „şi-ţi vei face uliţe în Damasc“ era un angajament 
economic. Rivalitatea şi războaiele dintre aceşti regi regionali 
aveau ca ţintă controlul asupra drumurilor comerciale dintre 
Babilon şi Egipt. Taxele de trecere şi ocazia de a întreţine zone 
comerciale de schimb erau enorme surse de câştig. Ben-Hadad 
i-a promis lui Ahab că-l va lăsa să deschidă magazine în zona 
comercială din pieţele Damascului, veritabile uliţe de bazar orien-
tal. Ahab a renunţat la răsplătirile bogăţiilor divine ca să poată 
câştiga bogăţiile pângărite de compromisul religios rezultat din 
asocierea cu Ben-Hadad. Crezând că va deveni bogat şi impor-
tant, a întors spatele Celui care-l putea face cu adevărat un om 
„mare“. Ahab a uitat, sau n-a vrut să-și amintească, de promisiu-
nile lui Dumnezeu, singurele care pot asigura cuiva un progres și 
o bunăstare durabile. Alianțele cu dușmanii lui Dumnezeu nu le 
pot da nici pe una, nici pe cealaltă.



151

Biruinţele colective care n-au împiedicat înfrângerea personală 

Ahab a făcut aceeaşi greşeală pe care a comis-o împăratul Saul 
când l-a cruţat pe împăratul amaleciţilor (1 Sam. 15.8-9), şi la fel 
ca acesta, Ahab îşi va pierde împărăţia şi tronul din acelaşi motiv. 
Ahab credea că nu mai are nevoie de Dumnezeu, dar nu ştia că îi 
poate întoarce spatele chiar aşa de uşor. Dumnezeu avea pregătit 
un scenariu prin care să-l determine să-şi vadă greşeala şi să 
înţeleagă de ce-şi merită pedeapsa:

„Unul dintre fiii proorocilor a zis tovarăşului său, 
după porunca Domnului: «Loveşte-mă, te rog!» Dar 
omul acela n-a vrut să-l lovească. Atunci el i-a zis: 
«Pentru că n-ai ascultat de glasul Domnului, iată, 
când vei pleca de la mine, te va omorî un leu.» Şi când 
a plecat de la el, l-a întâlnit un leu şi l-a omorât. 

A găsit pe un alt om, şi a zis: «Loveşte-mă, te rog!» 
Omul acela l-a lovit, şi l-a rănit“ (1 Regi 20:35-37 

După toate aparenţele, episodul cu bărbatul care a refuzat să-l 
lovească pe profet nu era esenţial pentru relatarea noastră, dar 
este menit să sublinieze că neascultarea, chiar şi atunci când se 
manifestă în viaţa profeţilor Domnului, este întotdeauna vinovată 
şi pedepsită pe măsură. 

Ahab este prea orb, prea detaşat de realitatea supranaturală şi 
prea superficial ca să-şi dea seama că are de-a face cu un profet al 
Domnului.

„Proorocul s-a dus şi s-a aşezat pe drumul 
împăratului, şi s-a legat la ochi. Când a trecut 
împăratul, proorocul a strigat, şi i-a zis: «Robul tău 
era în mijlocul luptei; şi iată că un om se apropie şi-mi 
aduce pe un alt om, zicând: 

„Păzeşte pe omul acesta; dacă va fugi, viaţa ta va 
răspunde pentru viaţa lui, sau vei plăti un talant de 
argint!“ Şi pe când robul tău făcea câte ceva încoa-
ce şi încolo, omul s-a făcut nevăzut.»  Împăratul lui 
Israel i-a zis: «Aceasta îţi este osânda; tu însuţi ai  
rostit-o.» Îndată proorocul şi-a scos legătura de la 
ochi, şi împăratul lui Israel l-a cunoscut că făcea parte 
din prooroci. 



152

El a zis atunci împăratului: «Aşa vorbeşte Dom-
nul: „Pentru că ai lăsat să-ţi scape din mâini omul pe 
care-l sortisem nimicirii, viaţa ta va răspunde pentru 
viaţa lui, şi poporul tău pentru poporul lui.»“ (1 Regi 
20:38-42).

Înfrângerile interioare sunt cele mai tragice. De obicei, rezul-
tatul lor nu se arată imediat, dar ieşirea lor la suprafaţă nu va 
întârzia prea mult.

Domnul i-a dat lui Ahab ample dovezi că El este adevăratul 
Dumnezeu, dar Ahab a continuat să-şi împietrească inima. 
Împăratul fusese prea orb din punct de vedere spiritual ca să-şi 
dea seama că interlocutorul său este un profet (alta din cele 7000 
de persoane integre despre care îi vorbise Dumnezeu lui Ilie) şi îşi 
pronunţă singur sentinţa. Nu ştiu ce lucru specific avea profetul 
acela, dar tare mi-aş dori şi eu ca atunci când mă priveşte cineva 
în ochi să-şi dea seama că vorbesc din partea lui Dumnezeu!

Ahab s-a bucurat de har, dar, din păcate, nu l-a valorificat. Ha-
rul lui Dumnezeu a fost făcut „zadarnic“, cum spunea apostolul 
Pavel. Chiar și când a fost mustrat pe faţă, ca altădată David prin 
Natan, Ahab a refuzat să se pocăiască: 

„Împăratul lui Israel s-a dus acasă trist şi mânios, 
şi a ajuns la Samaria.“ (1 Regi 20:43).

Vai de omul care nu ştie să folosească harul şi, socotindu-se 
singur înţelept, ajunge un nebun: „Nebunia omului îi suceşte 
calea, şi apoi cârteşte împotriva Domnului cu inima lui“ (Prov. 
19.3).

15. Un omor pentru un ogor! (1 Regi 21)

Motto: Cât costă ambiţiile tale?
Fiecare om îşi are preţul lui! Tu pentru ce sau pentru cât te-ai vinde? 

Ahab s-a vândut pentru o …grădină de zarzavat. Mai mare jalea… 
Capitolul 21 din 1 Regi este o continuare a întâmplării din capitolul 
anterior. El ne atrage atenţia că Ahab, împăratul care „s-a mâniat“ în 
loc să se pocăiască sub mustrarea Domnului (1 Regi 20.43), a conti-
nuat să meargă din rău în mai rău:



153

„După aceste lucruri, iată ce s-a întâmplat. Nabot 
din Izreel avea o vie la Izreel, lângă casa lui Ahab, 
împăratul Samariei.“ (1 Regi 21.1).

Ahab, un împărat cu mofturi 

Lui Ahab i-a venit poftă să facă din această vie a lui Nabot o 
grădină de zarzavaturi şi …„a făcut-o de varză“. Dialogul dintre 
Ahab şi Nabot a fost o înfruntare între un Ahab furios și un evreu 
care vrea să respecte legea mozaică. Ahab a vrut să-şi facă un 
moft, Nabot a vrut să rămână credincios rânduielilor strămoşeşti 
prevăzute în Legea Domnului cu privire la interzicerea înstrăinării 
moştenirii seminţiilor lui Israel:

„Şi Ahab i-a vorbit astfel lui Nabot: «Dă-mi mie via 
ta, să fac din ea o grădină de verdeţuri, căci este foar-
te aproape de casa mea. În locul ei îţi voi da o vie mai 
bună, sau dacă-ţi vine mai bine, îţi voi plăti preţul ei în 
argint.» 

Dar Nabot i-a răspuns lui Ahab: «Să mă ferească 
Domnul să-ţi dau moştenirea părinţilor mei!» 

Ahab a intrat în casă, trist şi mâniat, din pricina 
cuvintelor, pe cari i le spusese Nabot din Izreel: «Nu-ţi 
voi da moştenirea părinţilor mei!» Şi s-a culcat pe pat, 
şi-a întors faţa, şi n-a mâncat nimic.“ (1 Regi 21.2-4).

Remarcaţi simetria textului care face trecerea între Ahab „trist 
şi mânios“ după mustrarea Domnului şi Ahab „trist şi mâniat“ 
din cauza refuzului primit de la Nabot. În mod normal, cuvinte-
le lui Nabot ar fi trebuit să-l facă pe Ahab să renunţe la moftul 
lui de „grădinar“. La urma urmei era „rege“ și, ca reprezentant al 
lui Dumnezeu, ar fi trebuit să fie mai preocupat decât Nabot să 
împlinească ce scria în lege:

„Pământurile să nu se vândă de veci; căci ţara este 
a Mea, iar voi sunteţi la Mine ca nişte străini şi vene-
tici“ (Levitic 25:23).

„Nici o moştenire a copiilor lui Israel să nu treacă 
de la o seminţie la alta, ci fiecare dintre copiii lui Israel 



154

să se ţină lipit de moştenirea seminţiei părinţilor lui“ 
(Numeri 36:7).

Mai târziu, profetul Ezechiel se va pronunţa şi el categoric 
împotriva unor astfel de mofturi cu care vor fi ispitiţi cei aflaţi în 
poziţii de putere şi autoritate în ţară:

„Domnitorul nu va lua nimic din moştenirea popo-
rului, nu-l va despoia de moşiile lui. Ci, ce va da de 
moştenire fiilor săi, va lua din ce are el, pentru ca ni-
ciunul din poporul Meu să nu fie îndepărtat din moşia 
lui!“ (Ezec. 46.18).

Îmbufnat, Ahab s-a aruncat în pat, s-a întors cu faţa la pere-
te şi n-a vrut să vină la masă. Tipic. Aşa se comportă orice copil 
răsfăţat. Însă, în tristeţea lui era şi ceva bun. Avea reţineri să-şi 
împlinească dorinţele. Poate că îi stăteau în cale „principiile“, 
poate că se temea de părerile oamenilor sau poate că avea totuşi 
o anumită teamă de Dumnezeu pe care noi o numim astăzi 
„conştiinţă“. De toate acestea avea să-l scape însă Izabela, nevasta 
„importată“ din Sidon, piaza rea venită să curme în Israel teama 
de Dumnezeu şi ascultarea de conştiinţă:

„Nevastă-sa Izabela a venit la el, şi i-a zis: «Pentru 
ce îţi este tristă inima şi nu mănânci?» 

El i-a răspuns: «Am vorbit cu Nabot din Izreel, şi 
i-am zis: ‘Dă-mi via ta pe preţ de argint; sau, dacă 
vrei, îţi voi da o altă vie în locul ei.’  Dar el a zis: «Nu 
pot să-ţi dau via mea!» 

Atunci Izabela, nevasta lui, i-a zis: «Oare nu 
domneşti tu acum peste Israel? Scoală-te, ia şi 
mănâncă şi fii cu inima veselă, căci eu îţi voi da via lui 
Nabot din Izreel!»“ (1 Regi 21:5-7).

 Izabela, o împărăteasă fără scrupule  

Măreţia unui om se vede până şi în lucrurile mici. La fel şi 
mişelia. Incidentul acesta ne este lăsat ca o ilustraţie a influenţei 
nefaste exercitată de Izabela asupra casei lui Ahab şi a împărăţiei 
lui Israel. Femeia aceasta fără scrupule a fost capabilă să 



155

pervertească preceptele religiei evreilor, să le folosească cu vi-
clenie subordonându-le scopurilor ei mârşave ca să desfigureze 
conştiinţa tuturor celor din jurul ei. Izabela l-a trimis pe Ahab 
să se culce liniştit. Numai că „somnul raţiunii naşte monştri“, iar 
faptele Izabelei o vor arăta cum nu se poate mai limpede:

„Şi ea a scris nişte scrisori în numele lui Ahab, le-a 
pecetluit cu pecetea lui Ahab, şi le-a trimis bătrânilor 
şi dregătorilor care locuiau cu Nabot în cetatea lui.

Iată ce a scris în aceste scrisori: «Vestiţi un post; 
puneţi pe Nabot în fruntea poporului, şi puneţi-i în 
faţă doi oameni de nimic, care să mărturisească ast-
fel împotriva lui: „Tu ai blestemat pe Dumnezeu şi pe 
împăratul!“ Apoi scoateţi-l afară, împroşcaţi-l cu pie-
tre, şi să moară»“ (1 Regi 21:8-10).

Ce v-aţi aştepta să facă nişte oameni neprihăniţi care primesc 
o asemenea epistolă? Textul ne spune că n-au făcut ceea ce ar 
fi fost normal să facă nişte veritabili lideri religioşi din poporul 
Domnului. Influenţa reginei Izabela a împământenit în ţară ipo-
crizia, iar ameninţarea ei din umbra tronului i-a făcut pe oameni 
să devină „ne-oameni“:

„Oamenii din cetatea lui Nabot, bătrânii şi 
dregătorii care locuiau în cetate, au făcut cum le spu-
sese Izabela, după cum era scris în scrisorile pe care li 
le trimisese ea.  

Au vestit un post, şi au pus pe Nabot în fruntea 
poporului. Cei doi oameni de nimic au venit şi s-au 
aşezat în faţa lui; şi aceşti oameni răi au mărturisit 
aşa înaintea poporului, împotriva lui Nabot: «Nabot a 
blestemat pe Dumnezeu şi pe împăratul!» 

Apoi l-au scos afară din cetate, l-au împroşcat cu 
pietre, şi a murit. Şi au trimis să spună Izabelei: «Na-
bot a fost împroşcat cu pietre, şi a murit.»“ (1 Regi 
21:11-14).

Ahab a fost un împărat rău, dar slab. Izabela a fost o 
împărăteasă rea şi puternică. Sub influenţa ei, Ahab a ajuns un 
om fără frâu, iar dregătorii au devenit oameni răi, complici la 



156

fărădelegile regale. Peste Israel s-a lăsat întunerecul spiritual, iar 
la umbra lui, Ahab nu s-a mai ruşinat să-şi împlinească moftul:

„Când a auzit Izabela că Nabot fusese împroşcat 
cu pietre şi că murise, a zis lui Ahab: «Scoală-te şi ia 
în stăpânire via lui Nabot din Izreel, care n-a vrut să 
ţi-o dea pe preţ de argint; căci Nabot nu mai trăieşte, 
a murit.» 

Ahab, auzind că a murit Nabot, s-a sculat să se po-
goare la via lui Nabot din Izreel ca s-o ia în stăpânire.“ 
(1 Regi 21:15-16).

Un Dumnezeu plin de har 

„Dacă n-ar fi fost Dumnezeu de partea noastră, s-o spună 
Israel acum…“ (Ps. 124.1) este refrenul care răsună peste tot în 
istoria Vechiului Testament. „Iată că nu dormitează, nici nu 
doarme Cel ce păzeşte pe Israel“ (Ps. 121:4). 

Intervenţia lui Dumnezeu a foste aspră şi promptă. El i-a 
reproşat lui Ahab că s-a vândut pentru nimic, dovedindu-şi lip-
sa de valoare. Purtătorul Lui de cuvânt a fost iar profetul Ilie. 
Urmăriţi cum Îl reprezintă Ilie pe Dumnezeu, dar şi cum învaţă el 
ceva nou cu ocazia aceasta:

Confruntarea
Nu era pentru prima dată când se întâlneau cei doi. Şi de data 

aceasta, conştiinţa lui Ahab îi spune că această întâlnire nu se va 
termina cu bine:

„Atunci Cuvântul Domnului a vorbit lui Ilie, tişbitul, 
astfel: «Scoală-te şi pogoară-te înaintea lui Ahab, 
împăratul lui Israel la Samaria; iată-l, este în via lui 
Nabot, unde s-a pogorât s-o ia în stăpânire. 

Să-i spui: „Aşa vorbeşte Domnul: „Nu eşti tu un 
ucigaş şi un hoţ?“ Şi să-i mai spui: „Aşa vorbeşte Dom-
nul: „Chiar în locul unde au lins câinii sângele lui 
Nabot, vor linge câinii şi sângele tău.» 



157

Ahab i-a zis lui Ilie: «M-ai găsit, vrăjmaşule?» Şi 
el a răspuns: «Te-am găsit, fiindcă te-ai vândut ca să 
faci ce este rău înaintea Domnului.»“ (1 Regi 21:17-20). 

Condamnarea
Dialogul dintre Ahab și Ilie este un ecou al celui purtat de cei 

doi pe vremea cumplitei secete (1 Regi 18.17-18). Atunci, Ahab a 
scăpat uşor, dar au fost pedepsiţi profeţii lui Baal. Acum, Ilie a 
rostit pedeapsa pentru regele Israelului. Cel ce domneşte pe Tro-
nul cerului l-a  condamnat pe cel care s-a arătat slab şi nevrednic 
de tronul Israelului:

,,Iată ce zice Domnul: «Voi aduce nenorocirea pes-
te tine; te voi mătura, voi nimici pe oricine este al lui 
Ahab, fie rob, fie slobod în Israel, şi voi face casei tale 
cum am făcut casei lui Ieroboam, fiul lui Nebat, şi ca-
sei lui Baeşa, fiul lui Ahia, pentru că M-ai mâniat şi ai 
făcut pe Israel să păcătuiască»“ (1 Regi 21:21-22).

Cumplita condamnare a avut ceva special și pentru Izabela. 
Cel ce păstorea peste Israel  a hotărât ca „lupoaica“ strecurată 
printre oile lui Israel, împreună cu toată haita ei, să fie dată la 
câini:

„Domnul a vorbit şi despre Izabela, şi a zis: «Câi-
nii vor mânca pe Izabela lângă întăritura Izreelului. 
Cine va muri în cetate din casa lui Ahab, va fi mân-
cat de câini, iar cine va muri pe câmp va fi mâncat de 
păsările cerului.»“ (1 Regi 21.23-24).

Am ales să intitulăm acest episod din studiul nostru: „Un 
omor pentru un ogor“ ca să atragem atenţia că fiecare om îşi are 
preţul lui. Aceasta este logica textului biblic. Aceasta este inexora-
bila concluzie la care vrea Dumnezeu să ajungem: dacă ne lăsăm 
în voia mofturilor noastre păcătoase, vom ajunge să răsturnăm 
scara de valori normală și ne vom vindem sufletul pentru flea-
curi. Dumnezeu ne-a dat oameni ca să-i iubim şi lucruri ca să le 
folosim.  Păcatul răstoarnă însă această ordine divină şi ne face să 
iubim lucrurile şi să-i folosim pe oamenii. 

Într-o ironie muşcătoare, Dumnezeu a subliniat monstruoasa 
răsturnare de valori care s-a instalat în Israel odată cu închinarea 
la viţeii şi altarele idolatre ridicate de Ieroboam la Dan şi la Betel 



158

(vezi 1 Regi 12.25-30). Iată cum descrie Duhul Sfânt această situaţie 
prin proorocul Osea:

„Când vorbea Efraim, răspândea groaza în Is-
rael. Dar cum a păcătuit cu Baal, a murit. Şi acum ei 
păcătuiesc întruna, îşi fac chipuri turnate din argin-
tul lor, idoli născociţi de ei, lucrare făcută de meşteri. 
Acestora le vorbesc ei, şi jertfind oameni, sărută viţei!“ 
(Osea 13.1-2).

Niciun împărat al lui Israel n-a săvârşit fărădelegea aceasta 
mai ușor şi mai adânc ca Ahab:

„N-a fost nimeni care să se fi vândut pentru ca să 
facă ce este rău înaintea Domnului, ca Ahab, pe care 
nevastă-sa Izabela îl aţâţa la aceasta. El a lucrat 
în chipul cel mai urâcios, mergând după idoli, cum 
făceau amoriţii, pe care îi izgonise Domnul dinaintea 
copiilor lui Israel.“ (1 Regi 21:25-26).

Dacă acest capitol s-ar fi încheiat aşa, am fi văzut numai drep-
tatea, nu şi harul lui Dumnezeu. Imaginea ar fi fost corectă, dar 
incompletă. Ilie s-ar fi obişnuit doar să omoare profeţi mincinoşi 
şi să condamne împăraţi. Dumnezeu a vrut însă ca Ilie să 
cunoască și harul iertării care vine peste ofranda pocăinţei.

Corectarea
Din ceea ce urmează, cel mai important lucru este că Dumne-

zeu Şi-a continuat dialogul cu Ilie, iar vorbele Lui au fost de data 
aceasta mai dulci decât fagurele de miere:

„După ce a auzit cuvintele lui Ilie, Ahab şi-a rupt 
hainele, şi-a pus un sac pe trup, şi a postit: se culca cu 
sacul acesta, şi mergea încet.  

Şi Cuvântul Domnului a vorbit lui Ilie, tişbitul, 
astfel: «Ai văzut cum s-a smerit Ahab înaintea Mea? 
Pentru că s-a smerit înaintea Mea, nu voi aduce neno-
rocirea în timpul vieţii lui; ci în timpul vieţii fiului său 
voi aduce nenorocirea casei lui!»“ (1 Regi 21.27-29).

Nu vă grăbiţi să spuneţi că Dumnezeu S-a arătat prea 
îngăduitor cu un om de teapa lui Ahab. Nu spuneţi că şi-ar fi 



159

meritat pe drept cuvânt pedeapsa. Bucuraţi-vă că lui Ahab i s-a 
mai dat timp să se pocăiască și săltaţi de bucurie că el a făcut-o! 
Chiuiţi de veselie că pedeapsa a fost îndepărtată de la el! De ce? 
Pentru că şansa lui este şi şansa noastră. Dumnezeul dreptăţii 
este şi Dumnezeul harului, iar calea către iertare este întotdeauna 
calea pocăinţei. „Înţelegi tu, Ilie?“

16. O întâmplare neîntâmplătoare (1 Regi 22)

Motto: Nu tot ce zboară, se mănâncă!
Coincidenţele sunt minuni în care Dumnezeu preferă să 

rămână anonim. Această afirmaţie este ilustrată de evenimentele 
din capitolul 22 al cărţii 1 Regi. Fiecare personaj de aici se află sub 
directa supraveghere divină, iar Providenţa mişcă circumstanţele 
astfel ca fiecare să-și primească lecţia potrivită.

Personajele principale sunt acum Ahab şi Iosafat. Unul este 
împărat peste cele zece seminţii apostate din Nord, iar al doilea 
este împărat la Ierusalim peste casa lui Iuda. 

Contextul este un conflict cu împăratul Siriei pentru o cetate 
cedată, dar neretrocedată de Siria către Israel. Mărul discordiei 
este fortăreaţa Ramot din Galaad.

„Au stat trei ani liniştiţi, fără să fie război între 
Siria şi Israel. În anul al treilea, Iosafat, împăratul lui 
Iuda, s-a pogorât la împăratul lui Israel. 

Împăratul lui Israel le-a zis slujitorilor săi: «Ştiţi 
că Ramot din Galaad este al nostru. Şi noi stăm fără 
grijă, în loc să-l luăm înapoi din mâinile împăratului 
Siriei.» 

Şi a zis lui Iosafat: «Vrei să vii cu mine să luptăm 
împotriva Ramotului din Galaad?»“ (1 Regi 22:1-4).

Între bătăliile amintite în capitolul 20 şi bătălia pentru Ra-
mot, amintită în capitolul 22, mai avusese loc una în care Ahab 
şi prietenul său Ben-Hadad l-au înfrânt pe Salmanazar al Asi-
riei, duşmanul lor comun. Lupta a avut loc în 835 î.H. la Qarqar 
pe râul Orontes din Asiria.  Biblia nu menţionează această 
bătălie, dar un fragment dintr-o cronică scrisă de Salmanazar a 



160

supravieţuit timpului şi se află acum la British Museum în Lon-
dra. S-ar prea putea ca biruinţa aceasta să fie motivul care i-a dat 
curaj lui Ahab să lupte acum cu fostul aliat pentru redobândirea 
Ramotului din Galaad.

 O companie dezaprobată de Dumnezeu

Iosafat a fost unul din regii buni din linia davidică. Biblia ne 
spune foarte multe lucruri bune despre acest împărat evlavios din 
Iuda (2 Cronici 17 – 20). Singura greşeală amintită este această 
încuscrire cu nelegiuitul Ahab. Alianţa războinică cu acest nele-
giuit era cât pe ce să-l coste viaţa. Pentru a marca pacea dintre 
cele două împărăţii ale lui Israel, fata lui Ahab, Atalia, i-a fost dată 
de nevastă lui Ioram, fiul lui Iosafat (2 Regi 11:1). Cât de „sinceră“ 
sau de „strategică“ a fost căsătoria fiicei lui Ahab cu Iosafat nu 
ştim, dar Biblia ne spune că „Iosafat a trăit în pace cu împăratul 
lui Israel“ (1 Regi 22:44). Este foarte clar că vicleanul Ahab a 
căutat să-l folosească pe Iosafat pentru împlinirea scopurilor sale. 
După toate probabilităţile nu l-a iubit prea mult. Vom vedea că 
Ahab l-a plasat pe Iosafat în centrul atacurilor vrăjmaşului, ascu-
nzându-se cu laşitate în spatele lui, în mulţimea anonimă. Totul a 
început printr-o aparent nevinovată invitaţie făcută de Ahab prin 
care Iosafat a sosit la Samaria. Textul paralel din cartea Cronici-
lor ne dă mai multe amănunte:

„Iosafat a avut bogăţii şi slavă din belşug, şi s-a în-
cuscrit cu Ahab. După câţiva ani, s-a pogorât la Ahab 
în Samaria.  Ahab a tăiat pentru el şi pentru poporul 
care era cu el un mare număr de oi şi boi, şi l-a rugat 
să se suie la Ramot din Galaad.“ (2 Cron. 18:1-2).

 O campanie dezaprobată de Dumnezeu

Ahab este în continuare „omul fără Dumnezeu“ care face pla-
nuri şi le urmăreşte cu viclenie împlinirea. Bineînţeles că nici 
invitaţia, nici ospăţul regal şi nici aparent nevinovata călătorie la 
Ramot n-au fost întâmplătoare!



161

„Împăratul lui Israel le-a zis slujitorilor săi: «Ştiţi 
că Ramot din Galaad este al nostru. Şi noi stăm fără 
grijă, în loc să-l luăm înapoi din mâinile împăratului 
Siriei.» 

Şi i-a zis lui Iosafat: «Vrei să vii cu mine să luptăm 
împotriva Ramotului din Galaad?»“ (2 Regi 22:3-4a).

Ramot din Galaad a fost un centru administrativ important pe 
vremea lui Solomon. Unul din administratorii săi în teritorii şi-a 
avut reşedinţa acolo:

„Solomon avea doisprezece îngrijitori peste tot Is-
raelul. Ei îngrijeau de hrana împăratului şi a casei lui, 
fiecare timp de o lună din an…

Fiul lui Gheber, la Ramot din Galaad; el avea târ-
gurile lui Iair, fiul lui Manase, în Galaad; mai avea şi 
ţinutul Argob în Basan, şasezeci cetăţi mari cu ziduri şi 
zăvoare de aramă.“ (1 Regi 4:7, 13). 

Cetatea Ramot din Galaad era situată la extremitatea nordică 
şi controla drumul către interiorul Israelului. Nu este de mira-
re că Ahab a considerat-o un obiectiv militar care a meritat un 
război. Cetatea a fost cucerită de sirieni pe vremea lui Omri, tatăl 
lui Ahab. Învinsul Ben-Hadad a promis să o dea înapoi, dar se 
pare că n-a cedat-o niciodată (1 Regi 20.34).

Tras de alianţa de familie, naivul Iosafat se lasă dus de nas, 
dar aici încetează asemănările dintre cei doi:

„Iosafat a răspuns împăratului lui Israel: «Eu voi fi 
ca tine, poporul meu ca poporul tău, caii mei ca ai tăi.» 
Apoi Iosafat i-a zis împăratului lui Israel: «Întreabă 
acum, te rog, Cuvântul Domnului.»“ (1 Regi 22:4b-5).

Ce mare diferenţă! Ahab a vrut să se asigure că Iosafat va 
merge cu el. Asta i-a fost deajuns. Iosafat însă a vrut să se asi-
gure că este voia Domnului să meargă şi că Dumnezeu va merge 
cu ei. Ahab trăia în firea pământească, Iosafat dorea să umble în 
călăuzirea divină. Sigur pe complicitatea profeţilor „de la Curte“, 
Ahab îi face pe plac lui Iosafat:

„Împăratul lui Israel a strâns pe prooroci, în 
număr de aproape patru sute, şi le-a zis: «Să merg să 



162

lupt împotriva Ramotului din Galaad, sau să mă las?» 
Şi ei au răspuns: «Suie-te, şi Domnul îl va da în mâi-
nile împăratului.»“ (2 Regi 22:6).

Profeţii de la curtea lui Ahab nu erau în realitate profeţi ai 
Domnului, ci reprezentanţi ai sistemului religios corupt instaurat 
în cele zece triburi nordice de către Ieroboam (1 Regi 12). Cu toate 
că, în teorie, erau dedicaţi lui Dumnezeu, aceşti oameni n-au fost 
recunoscuţi de Dumnezeu în sistemul teocratic al evreilor.  Activi-
tatea lor era centrată în jurul celor două altare idolatre ridicate de 
Ieroboam la Dan şi la Betel.

Nefiind convins de activitatea acestor profeţi profitori, Iosafat 
vrea să ştie dacă nu se mai găseşte vreunul care să nu fie direct 
interesat de bunăvoinţa lui Ahab:

„Dar Iosafat a zis: «Nu mai este aici niciun proo-
roc al Domnului, ca să-l putem întreba?» Împăratul lui 
Israel a răspuns lui Iosafat: «Mai este un om prin care 
am putea să întrebăm pe Domnul; dar îl urăsc, căci 
nu-mi prooroceşte nimic bun, nu prooroceşte decât 
rău: este Mica, fiul lui Imla.» 

Şi Iosafat a zis: «Să nu vorbească împăratul aşa!» 
(2 Regi 22:7-8).

Numele lui Mica se traduce prin „Cine este ca Domnul?“ 
Mărturia lui Ahab despre diferenţa dintre activitatea profeţilor de 
la Curte şi activitatea profetului Mica este dovada clară că „im-
postorii religioşi“ nu acţionau sub puterea şi călăuzirea Duhului 
lui Dumnezeu, ci spuneau minciuni ca să-i fie pe plac împăratului 
Ahab. Presiunea pe care o puneau trimişii lui Ahab asupra profe-
tului Mica arată că Ahab era obişnuit să audă mai degrabă ceea 
ce-i făcea plăcere decât ceea ce exprima adevărul:

„Atunci împăratul lui Israel a chemat un dregător, 
şi a zis: «Trimite şi adu îndată pe Mica, fiul lui Imla.» 

Împăratul lui Israel şi Iosafat, împăratul lui Iuda, 
şedeau fiecare pe scaunul lui de domnie, îmbrăcaţi cu 
hainele lor împărăteşti, în locul dela intrarea porţii 
Samariei. 

Şi toţi proorocii prooroceau înaintea lor. Zedechia, 
fiul lui Chenaana, îşi făcuse nişte coarne de fer, şi a zis: 



163

«Aşa vorbeşte Domnul: ‘Cu coarnele acestea vei bate 
pe sirieni până îi vei nimici.’» 

Şi toţi proorocii prooroceau la fel, zicând: «Suie-te 
la Ramot din Galaad! Căci vei izbândi, şi Domnul îl va 
da în mâinile împăratului.» 

Solul care se dusese să cheme pe Mica i-a vorbit 
aşa: «Iată că proorocii, într-un glas, proorocesc bine 
împăratului; să fie dar şi cuvântul tău ca al fiecăruia 
din ei! Vesteşte-i bine!»“ (2 Regi 22:9-13).

Profeţii „de la Curte“ reprezintă complicitatea şi corupţia „reli-
giei de stat“, la fel de vinovată atunci ca şi acum de complicitate 
cu sistemul lumii şi cu reprezentanţii ei. Nu este de mirare deci că 
„un duh de minciună“ s-a oferit să-i înşele. Probabil că o făcuse 
deja de  multe ori. Ce mare contrast este între ei şi profetul Mica! 
Iată un om care nu se vinde pentru nimeni şi pentru nimic:

„Mica a răspuns: «Viu este Domnul, că voi vesti ce-
mi va spune Domnul!»“ (2 Regi 22:14).

Ajuns înaintea tronului, Mica îi dă din partea Domnu-
lui o lecţie plină de ironie şi sarcasm, al cărui mesaj nu-i scapă 
împăratului:

„Când a ajuns la împărat, împăratul i-a zis: «Mica, 
să mergem să luptăm împotriva Ramotului din Ga-
laad, sau să ne lăsăm?» 

El a răspuns: «Suie-te, căci vei izbândi, şi Domnul 
îl va da în mâinile împăratului.» 

Şi împăratul i-a zis: «De câte ori trebuie să te pun 
să juri că nu-mi vei spune decât adevărul în Numele 
Domnului?»“ (2 Regi 22:15-16).

Punct ochit, punct lovit! Ahab este acum iritat, iar Dumnezeu 
este gata să-i spună adevărul. Războiul care urma să se poarte nu 
va ţinti cetatea Ramot, ci însăşi viaţa lui Ahab. Pieirea împăratului 
fusese decretată la curţile cerului. Nu Ben-Hadad era duşmanul 
lui Ahab, ci Dumnezeu Însuşi:

„Mica a răspuns: «Văd tot Israelul risipit pe munţi, 
ca nişte oi care n-au păstor. Şi Domnul zice: ‘Oamenii 



164

aceştia n-au stăpân; să se întoarcă fiecare acasă în 
pace!’»“ (2 Regi 22:17).

Temându-se că ar putea pierde ajutorul lui Iosafat, Ahab caută 
să-l discrediteze pe Mica. Pentru că nu-i place mesajul, el caută 
să-l ponegrească pe mesager:

„Împăratul lui Israel a zis lui Iosafat: «Nu ţi-am 
spus că el nu prooroceşte nimic bun despre mine, ci 
prooroceşte numai rău?»“ (2 Regi 22:18).

Era însă prea târziu, Dumnezeu îl trimisese pe Mica să 
vorbească, iar Ahab şi Iosafat trebuie să asculte:

„Şi Mica a zis: «Ascultă dar, Cuvântul Domnului! 
Am văzut pe Domnul stând pe scaunul Lui de domnie, 
şi toată oştirea cerurilor stând lângă El, la dreapta şi 
la stânga Lui. 

Şi Domnul a zis: ‘Cine va amăgi pe Ahab, ca să 
se suie la Ramot din Galaad şi să piară acolo?’ Şi au 
răspuns unul într-un fel, altul într-altul. 

Şi un duh a venit şi s-a înfăţişat înaintea Domnu-
lui, şi a zis: «Eu îl voi amăgi.» Domnul i-a zis: «Cum?» 
«Voi ieşi», a răspuns el, «şi voi fi un duh de minciună 
în gura tuturor proorocilor lui.» 

Domnul a zis: «Îl vei amăgi, şi-ţi vei ajunge ţinta; 
ieşi, şi fă aşa!» Şi acum, iată că Domnul a pus un duh 
de minciună în gura tuturor proorocilor tăi care sunt 
de faţă. Dar Domnul a hotărât lucruri rele împotriva 
ta.»“ (2 Regi 22:19-23).

L-a minţit Dumnezeu pe Ahab? Nicidecum! Ahab trăia deja de 
mult timp în minciună. De fapt, prin profetul Mica, Dumnezeu i-a 
spus clar şi răspicat ceea ce avea să i se întâmple. Ahab n-a murit 
din pricină că n-ar fi cunoscut adevărul, ci pentru că nu l-a crezut 
şi a refuzat sistematic să i se supună. 

Nu trebuie nicidecum să-L învinuim pe Dumnezeu pentru 
prăbuşirea celor ce, refuzând adevărul, preferă întotdeauna să 
creadă o minciună (Rom. 1:18-32). Reacţia purtătorului de cuvânt 
al profeţilor lui Ahab şi sentinţa rostită de Dumnezeu asupra lui 
sunt cele mai bune dovezi:



165

„Atunci Zedechia, fiul lui Chenaana, apropiindu-se, 
a lovit pe Mica peste obraz, şi a zis: «Pe unde a ieşit 
Duhul Domnului din mine ca să-ţi vorbească?» Mica a 
răspuns: «Vei vedea în ziua când vei umbla din odaie 
în odaie ca să te ascunzi.»“ (2 Regi 22:24-25).

În vremuri tulburi, adevăraţii profeţi ai Domnului trebuie să 
sufere. Fratele Geabou Pascu spunea despre pasajul acesta: „Ce 
bine să-L slujim pe Dumnezeu aşa ca proorocul Mica şi să nu ne 
schimbăm mesajul oricât ne-ar costa. Doamne, ajută-ne să nu 
purtăm coarne, chiar dacă vom primi palme“. 

Un om ca Ahab nu poate să lase nepedepsită activitatea 
adevăraţilor prooroci ai Domnului. Mica a fost pedepsit înainte 
de a fi dovedit vinovat. Dar, oare de ce a tăcut Iosafat? Greşeala 
lui era cât pe ce să îl coste viaţa:

„Împăratul lui Israel a zis: «Ia pe Mica, du-l la 
Amon, mai-marele cetăţii, şi la Ioas, fiul împăratului, 
şi să le spui: ,Aşa vorbeşte împăratul: 

‘Puneţi pe omul acesta la închisoare, şi hrăniţi-l cu 
pâinea şi cu apa întristării, până când mă voi întoarce 
în pace.’ Şi Mica a zis: «Dacă te vei întoarce în pace, 
Domnul n-a vorbit prin mine.» 

Apoi a mai zis: «Auziţi, popoare, toate!»“ (2 Regi 
22:26-28).

Ceea ce va urma, anunţă Mica, va fi o lecţie asupra căreia toţi 
trebuie să ia aminte.

 O confuzie dezaprobată de Dumnezeu

După cum vom putea constata, acest lucru a fost demonstrat 
de o săgeată care nu a zburat ... la întâmplare!

Primul lucru pe care-l observăm după ce Mica şi-a rostit proo-
rocia este că Ahab, care aparent nu a crezut cuvintele rostite de 
el, s-a temut totuși că se va putea să moară în luptă. Ahab a osci-
lat între necredinţă şi credinţă. Ca să micșoreze șansele uciderii 
sale pe câmpul de luptă, Ahab l-a lăsat pe Iosafat să fie singurul 



166

îmbrăcat în haine împărăteşti, ţinta tuturor atacurilor inamicului, 
iar el și-a luat armură unui luptător de rând:

„Împăratul lui Israel şi Iosafat, împăratul lui 
Iuda, s-au suit la Ramot din Galaad. Împăratul lui 
Israel a zis lui Iosafat: «Vreau să-mi schimb hainele 
ca să merg la luptă; dar tu, îmbracă-te cu hainele tale 
împărăteşti.» 

Şi împăratul lui Israel şi-a schimbat hainele, şi 
s-a dus la luptă. Împăratul Siriei dăduse următoarea 
poruncă celor treizeci şi două de căpetenii ale carelor 
lui: 

«Să nu vă luptaţi nici cu cei mici nici cu cei mari, ci 
să vă luptaţi numai cu împăratul lui Israel.» 

Când au zărit căpeteniile carelor pe Iosafat, au zis: 
«Negreşit, acesta este împăratul lui Israel.» Şi s-au 
apropiat de el să-l lovească. Iosafat a scos un ţipăt. 
Căpeteniile carelor, văzând că nu este împăratul lui 
Israel, s-au depărtat de el.

Atunci un om a tras cu arcul la întâmplare, şi a 
lovit pe împăratul lui Israel la încheietura platoşei. 
Împăratul a zis cărăuşului său: «Întoarce, şi scoate-
mă din câmpul de bătaie, căci sunt greu rănit.»“ (2 
Regi 22:29-34).

Cine l-a omorât pe Ahab? Omul care a tras „la întâmplare“ sau 
Dumnezeu care a dirijat săgeata să ajungă exact acolo unde armu-
ra nu-l proteja pe împărat? Răspunsul este de la sine înţeles. 

Într-o lume guvernată de atotputernicia divină „întâmplările“ 
nu sunt niciodată „întâmplătoare“. Astfel s-a împlinit profeţia 
făcută de Ilie când Ahab l-a ucis pe Nabot și i-a luat via:

„Lupta a fost din ce în ce mai crâncenă în ziua 
aceea. Împăratul a stat drept în carul lui în faţa si-
rienilor, şi seara a murit. Sângele a curs din rană în 
lăuntrul carului. La apusul soarelui, s-a strigat prin 
toată tabăra: 

«Să plece fiecare în cetatea lui şi să plece fiecare în 
ţara lui, căci a murit împăratul.» S-au întors la Sama-
ria, şi împăratul a fost îngropat la Samaria. 



167

Când au spălat carul în iazul Samariei, câinii au 
lins sângele lui Ahab, şi curvele s-au scăldat în el, după 
cuvântul pe care-l spusese Domnul.“ (2 Regi 22:35-38).

Expresia „şi curvele s-au scăldat în el“ este adăugată aici la 
profeţia lui Ilie (2 Regi 21.19) ca să arate echivalenţa dintre aceste 
femei care se vindeau pentru câştig şi Ahab „care s-a vândut ca 
să facă ce este rău înaintea Domnului“ (2 Regi 21:20).

Niciun cuvânt ieşit din gura Domnului nu este lipsit de pute-
re (Lc. 1.37). Chiar dacă întârzie, profeţiile trimise de El se vor 
împlini cu desăvârşire (Hab. 2.3). Acestea sunt toate faptele din 
dosarul lui Ahab pe care Dumnezeu le-a păstrat pentru învăţătura 
noastră:

„Celelalte fapte ale lui Ahab, tot ce a făcut el, casa 
de fildeş pe care a zidit-o, şi toate cetăţile pe care 
le-a zidit, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel? 

Ahab a adormit cu părinţii săi. Şi în locul lui, a 
domnit fiul său Ahazia.  Iosafat, fiul lui Asa, a început 
să domnească peste Iuda, în al patrulea an al lui Ahab, 
împăratul lui Israel.“ (2 Regi 22:39-41).

 O consultanţă dată de Dumnezeu

Ce lecţii învăţăm din această tristă întâmplare?
De la Ahab învăţăm că păcatul duce întotdeauna la pierzare. 

Pentru cel ce dispreţuieşte harul divin, pedeapsa este inevitabilă 
şi necruţătoare. Cel ce continuă cu îndârjire să trăiască în firea 
lui pământească, cultivându-i pornirile ei păcătoase, nu-L poate 
păgubi pe Dumnezeu, dar se păgubeşte pe sine însuşi. Cel mai 
mare duşman al lui Ahab n-au fost nici sirienii, nici Nabot şi nici 
Mica. Duşmanul său cel mai mare  a fost …el însuşi.

De la Iosafat învăţăm să nu intrăm în părtăşia celor păcătoşi, 
pentru că ei au planuri ascunse şi nu ne doresc niciodată cu 
adevărat binele. Dumnezeu l-a mustrat pe Iosafat pentru alianţa 
cu Ahab. La terminarea luptei…



168

„Iosafat, împăratul lui Iuda, s-a întors în pace 
acasă la Ierusalim. Iehu, fiul proorocului Hanani, 
i-a ieşit înainte, şi a zis împăratului Iosafat: «Cum 
de ai ajutat tu pe cel rău, şi ai iubit pe cei ce urăsc pe 
Domnul? Din pricina aceasta este mâniat Domnul pe 
tine.»“ (2 Cron. 19:1-2).

Urmările alianţei vinovate dintre Iosafat şi Ahab au fost tra-
gice. Iosafat şi-a atras mânia lui Dumnezeu (2 Cron. 19.2). După 
moartea lui Iosafat, Atalia a domnit ca regină şi a ucis aproape 
toţi descendenţii seminţiei davidice, punând astfel în pericol îm-
plinirea promisiunilor mesianice (2 Cron. 22.10-12). Atalia a adus 
în împărăţia lui Iuda idolatria practicată în Regatul de Nord, ceea 
ce a dus în final la pedepsirea lor prin robia babiloniană. 

Şi când te gândeşti că toate acestea au început de la o simplă 
nuntă plină de …intenţii bune!

De la profeţii lui Ahab învăţăm că poţi face religie, poţi chiar 
să fii inspirat de duhuri, dar asta nu înseamnă că nu-i înşeli pe 
alţii şi, mai ales, că nu te înşeli pe tine însuţi. Supranatural nu 
înseamnă întotdeauna …dumnezeiesc. Să nu ne grăbim să dăm 
ascultare „oricărui duh“, ci „să cercetăm duhurile“ (1 Ioan 4.1). 

De la Mica învăţăm că a sluji Domnului înseamnă întotdeauna 
să faci  sacrificii. Cine se dedică Domnului trebuie să fie oricând 
gata să plătească un preţ în moneda singurătăţii, a dispreţului, a 
batjocurii şi a privaţiunilor de tot felul. Mărturia unui slujitor al 
lui Dumnezeu este întotdeauna necesară şi ea va fi confirmată în 
scurgerea vremii şi răsplătită din belşug la sfârşitul istoriei.

17. IOSAFAT,  O  LECŢIE  PENTRU COPIII  
ROBIEI (1 Regi 22; 2 Cron. 17 – 20)

În personalitatea acestui împărat există trei aspecte diferite şi 
relativ contradictorii. Putem vorbi despre „Iosafat, reformatorul“, 
„Iosafat, aventurierul“ şi „Iosafat, ascultătorul“.

Numele lui Iosafat se traduce prin „Dumnezeu a judecat“, iar 
viaţa lui ne arată cât de adevărată este zicerea: „Bine faci, bine 
găseşti. Rău faci, rău găseşti. După faptă şi răsplată“. 



169

Iosafat este omul care a urmărit binele şi a făcut bine, dar nu 
destul şi nu întotdeauna. El este cel dintâi din numărul celor opt 
regi ai lui Iuda care au încercat o mişcare de reformă pentru reve-
nirea la statutul pe care evreii l-au avut sub David şi Solomon.

Fiecare om vrea să-şi păstreze sau să-şi recapete puterea din 
tinereţe; fiecare naţiune jinduieşte să-şi recapete maximum de te-
ritoriu pe care l-a avut vreodată. Fiecare rege din Israel a urmărit 
să refacă ceva din slava şi puterea pe care a avut-o împărăţia pe 
vremea lui David şi Solomon. Acesta este motivul multora din 
activităţile celor opt regi reformatori dintre care acest Iosafat este 
cel dintâi. Iosafat, fiu al lui Asa, a fost cel de al şaselea rege al lui 
Iuda, cel de al patrulea după dezbinarea Împărăţiei lui Israel sub 
Roboam:

„Iosafat, fiul lui Asa, a început să domnească pes-
te Iuda, în al patrulea an al lui Ahab, împăratul lui 
Israel. Iosafat era de treizeci şi cinci de ani când s-a 
făcut împărat, şi a domnit douăzeci şi cinci de ani la 
Ierusalim. Mamă-sa se numea Azuba, fata lui Şilhi. El 
a umblat în toată calea tatălui său Asa, şi nu s-a abătut 
deloc de la ea, făcând ce este plăcut înaintea Domnu-
lui. Numai că înălţimile n-au fost îndepărtate: poporul 
tot mai aducea jertfe şi tămâie pe înălţimi.“ (1 Regi 
22.41-43).

Domnia lui Iosafat a fost contemporană, parţial sau în tota-
litate, cu aceea a următorilor împăraţi ai lui Israel: Omri, Ahab, 
Ahazia şi Ioram, şi concomitent cu activitatea profeţilor Ilie şi Eli-
sei. Iosafat a început prin a domni peste Împărăţia lui Iuda trei 
ani în calitate de coregent cu tatăl său Asa (873-870 î.H.). După 
moartea lui Asa, Iosafat a domnit singur încă şaptesprezece ani 
(870-853 î.H.), încheind apoi domnia cu o coregenţă de opt ani 
alături de fiul său Ioram (853-848 î.H.).

 Reformele lui Iosafat 

Preocupată mai mult să arate decăderea naţiunii şi cauze-
le care au dus la pedepsirea ei prin robia babiloniană, cartea 1 
Regi vorbeşte foarte puţin despre acest împărat relativ bun, dar 
vorbeşte foarte pe larg despre activitatea profetului Ilie, ridicat şi 



170

trimis de Dumnezeu între evrei pentru a-i aduce înapoi la ascul-
tarea de Iehova. Cartea 2 Cronici, care se adresează celor întorşi 
acasă după robia babiloniană, este mult mai darnică cu Iosafat, 
făcându-l un exemplu demn de urmat pentru neîncercaţii „copii 
ai robiei“. Relatarea faptelor lui acoperă un spaţiu mare, respec-
tiv de la capitolul 17.1 la capitolul 20.37.  Istoricul Iosif Flavius 
ne spune că Iosafat a fost înmormântat cu mare fală şi cinste la 
Ierusalim „pentru că a căutat să calce pe urmele strămoşului său 
David“. Iată câteva domenii în care a căutat Iosafat să urmeze 
exemplul lui David:

1. Politica religioasă

Domnia lui Iosafat a fost una plină de fervoare religioasă. În spa-
tele măsurilor reformatoare întreprinse de el, se afla inima acestui om, 
plin de reverenţă şi de smerenie înaintea Împăratului cerurilor.

„Domnul a fost cu Iosafat, pentru că a umblat în 
cele dintâi căi ale tatălui său David, şi n-a căutat pe 
Baali;   căci a alergat la Dumnezeul tatălui său, şi a 
urmat poruncile Lui, fără să facă ce făcea Israel.“ (2 
Cron. 17.3-4).

Primii ani de domnie au fost şi cei mai buni ai ai săi:

„Domnul a întărit domnia în mâinile lui Iosafat, 
căruia tot Iuda îi aducea daruri. Şi a avut o mulţime 
de bogăţii şi slavă. Inima lui s-a întărit din ce în ce 
în căile Domnului, şi a îndepărtat din Iuda chiar şi 
înălţimile şi idolii.“ (2 Cron. 17.5-6).

Ca şi David, Iosafat a avut o pasiune pentru educarea popo-
rului. El nu s-a mulţumit ca poporul să împlinească formele 
religioase, ci a vrut ca oamenii să pătrundă sensul şi semnificaţia lor 
duhovnicească:

„În al treilea an al domniei lui, a însărcinat pe 
căpeteniile sale Ben-Hail, Obadia, Zaharia, Netaneel 
şi Mica, să se ducă să înveţe pe oameni în cetăţile lui 
Iuda. 



171

A trimis cu ei pe leviţii Şemaia, Netania, Zebadia, 
Asael, Şemiramot, Ionatan, Adonia, Tobia şi Tob-Ado-
nia, leviţi, şi pe preoţii Elişama şi Ioram. Ei au învăţat 
pe oameni în Iuda, având cu ei cartea Legii Domnului. 
Au străbătut toate cetăţile lui Iuda, şi au învăţat pe oa-
meni în mijlocul poporului.“ (2 Cron. 17.7-9).

Pentru a realiza reforma religioasă, Iosafat i-a trimis pe leviţi 
în mijlocul poporului. Nu era suficient că poporul se putea duce 
oricând la leviţi! Iosafat i-a trimis pe leviţi la oameni acasă. 
Tămâierea şi slujirea la Templu, oricât de importante erau aces-
tea, nu puteau şi nu trebuiau să înlocuiască slujirea cu Cuvântul 
în cetăţile, satele şi casele oamenilor. Leviţii şi căpeteniile au fost 
trimise „să înveţe pe oameni din cartea Legii Domnului“. Ce fru-
mos sună aceste cuvinte: „Au străbătut toate cetăţile lui Iuda, 
şi au învăţat pe oameni în mijlocul poporului“. La fel trebuie să 
facă şi cei care-L reprezintă şi-L slujesc pe Dumnezeu în generaţia 
noastră. Nu există „reformă“ fără cunoaşterea şi trăirea Cuvântului 
lui Dumnezeu!

„Căci buzele preotului trebuie să păzească ştiinţa, şi 
din gura lui se aşteaptă învăţătură, pentru că el este 
un sol al Domnului oştirilor.“ (Mal. 2.7).

Iosafat n-a putut să vadă închinăciunea stând la aceeaşi masă 
cu întinăciunea, astfel că el a trecut la aplicarea unor mari refor-
me morale. 

„El a scos din ţară pe sodomiţii care mai 
rămăseseră de pe vremea tatălui său Asa.“ (1 Regi 
22.46).

2. Sistemul de educaţie şi de justiţie

După episodul nefericit al alianţei cu Ahab şi după mustra-
rea pe care a primit-o de la Domnul, Iosafat s-a apucat iarăşi de 
treabă, plin de râvnă pentru Domnul. Ignoranţa duce întotdeauna 
la păcat.  Iosafat a pus pe roate o campanie de alfabetizare şi ins-
truire a maselor largi, înhămându-i la aceasta pe toţi cei de rang 
sau educaţie înaltă:



172

„Iosafat a rămas la Ierusalim. Apoi a mai făcut o 
călătorie prin mijlocul poporului, dela Beer-Şeba, 
până la muntele lui Efraim, şi i-a adus înapoi la Dom-
nul, Dumnezeul părinţilor lor. 

A pus judecători în toate cetăţile întărite din ţara 
lui Iuda, în fiecare cetate. Şi a zis judecătorilor: «Luaţi 
seama la ce veţi face, căci nu pentru oameni veţi rosti 
judecăţi; ci pentru Domnul, care va fi lângă voi când le 
veţi rosti. 

Acum, frica Domnului să fie peste voi; vegheaţi 
asupra faptelor voastre, căci la Domnul, Dumnezeul 
nostru, nu este nici o nelegiuire, nici nu se are în vede-
re faţa oamenilor, nici nu se primesc daruri.» 

Când s-a întors la Ierusalim, Iosafat a pus şi aici, 
pentru judecăţile Domnului şi pentru neînţelegeri, 
leviţi, preoţi şi căpetenii peste casele părinteşti ale lui 
Israel. 

Şi iată poruncile pe care li le-a dat: «Voi să lucraţi 
în frica Domnului, cu credinţă şi curăţie de inimă. În 
orice neînţelegere, care vă va fi supusă de fraţii voştri, 
care locuiesc în cetăţile lor, şi anume: 

cu privire la un omor, la o lege, la o poruncă, la 
învăţături şi rânduieli, să-i luminaţi, ca să nu se facă 
vinovaţi faţă de Domnul, şi să nu izbucnească mânia 
Lui peste voi şi peste fraţii voştri. Aşa să lucraţi, şi nu 
veţi fi vinovaţi.  

Şi iată că aveţi în frunte pe marele preot Amaria, 
pentru toate treburile Domnului, şi pe Zebadia, fiul lui 
Ismael, căpetenia casei lui Iuda, pentru toate treburile 
împăratului, şi aveţi înainte ca dregători pe leviţi. 

Întăriţi-vă şi lucraţi, şi Domnul să fie cu cel ce va 
face binele!“ (2 Cron. 19.4-11).

Reforma religioasă constă într-o reaşezare totală a vieţii 
credincioşilor în parametrii ascultării de Dumnezeu:

„Ţi s-a arătat, omule, ce este bine, şi ce alta cere 
Domnul de la tine, decât să faci dreptate, să iubeşti 
mila, şi să umbli smerit cu Dumezeul tău?“ (Mica 6.8).



173

3. Politica militară

Iosafat s-a apucat să refacă sistemul de apărare al ţării:

„…a pus oşti în toate cetăţile întărite ale lui Iuda, 
şi a rânduit căpetenii în ţara lui Iuda şi în cetăţile lui 
Efraim, pe care le luase tatăl său Asa.“ (2 Cron. 17.2).

„A zidit în Iuda cetăţui şi cetăţi pentru merinde. A 
strâns merinde în cetăţile lui Iuda, şi avea la Ierusalim 
o ceată de oameni viteji ca ostaşi.“ (2 Cron. 17.12b-13).

4. Politica externă

Evlavia şi reformele religioase făcute în ţară au fost răsplătite 
de Dumnezeu cu pace şi linişte dinafară. Faptul că filistenii şi 
arabii îi aduceau tribut (2 Cron. 17.11) şi că în Edom nu era pe 
vremea aceea un împărat (1 Regi 22.47), ci un simplu dregător, 
probabil numit de Iosafat, par să indice că Iuda a exercitat un fel 
de suveranitate asupra neamurilor din sudul şi vestul regiunii. 
Dominându-i pe cei slabi şi aliindu-se cu cei puternici, Iosafat s-a 
bucurat de pace într-o bună parte a domniei lui:

Ca şi lui Solomon, Dumnezeu i-a răsplătit lui Iosafat consa-
crarea şi i-a dăruit un timp de har în care să nu-i fie deranjate 
activităţile interne de către popoarele din jur:

„Groaza Domnului a apucat toate împărăţiile 
ţărilor dimprejurul lui Iuda, şi n-au făcut război împo-
triva lui Iosafat. 

Nişte filisteni au adus lui Iosafat daruri şi un bir 
în argint; şi arabii i-au adus şi ei vite, şapte mii şapte 
sute de berbeci şi şapte mii şapte sute de ţapi. Iosafat 
se ridicase la cea mai înaltă treaptă de mărire.“ (2 
Cron. 17.10-12a).

Privită din afară, această providenţială stare de har s-a datorat 
hotărârii lui Iosafat şi a iudeilor de a studia „Legea Domnului“. 
A fost ca şi cum Dumnezeu ar fi spus: „Opriţi telefoanele, faceţi 
linişte în curte, aduceţi-le lucrurile de care au nevoie şi daţi-le ce 
le trebuie, pentru că poporul Meu este la studiu, iar aceasta este 



174

cea mai importantă şi mai de căpătâi îndeletnicire» (Ios. 1.8; 2 
Tim. 3.14-17). Celor ce caută „mai întâi Împărăţia lui Dumnezeu 
şi neprihănirea Lui“, toate celelalte lucruri li se dau „pe deasupra“ 
(Lc. 12.31).

O aventură  regretabilă

Iosafat-reformatorul a cedat uneori locul său lui Iosafat-aven-
turierul. Acest împărat care a urmărit binele şi a făcut bine, dar 
nu destul şi nu întotdeauna, s-a apucat să se însoţească în aven-
turi nesăbuite cu oamenii păcătoşi. Prima alianţă nesăbuită a lui 
Iosafat a fost cea încheiată cu Ahab. 

În contrast cu ceilalţi regi din Împărăţia lui Iuda, Iosafat a 
văzut un câştig mai mare într-o alianţă cu cei din Nord, decât în-
tr-un război contra lor. Străvechiul conflict (1 Regi 14.30; 15.6) a 
fost lepădat în favoarea unei înţelegeri aparent profitabilă (1 Regi 
22.44). Însă, alianţa aceasta a fost mai mult un compromis decât 
o rezolvare. Nepoţii lui Iosafat şi ai lui Ahab ar fi urmat să aibă 
drept la domnie în ambele capitale ale naţiunii evreieşti. Asta 
n-ar fi fost ceva rău, dacă în spatele acestui demers s-ar fi aflat 
Domnul, şi nu anumite strategii omeneşti vinovate.

Prin greşeala făcută, Iosafat i-a ales fiului său nevasta care nu 
trebuia aleasă, s-a aliat cu un om cu care nu trebuia să se alieze, 
s-a băgat într-un război în care nu trebuia să intre şi aproape că a 
sfârşit-o aşa cum nu trebuia s-o sfârşească. Intrând la sfatul celor 
răi şi aşezându-se pe scaunul celor batjocoritori (Ps. 1.1), Iosafat 
şi-a făcut singur necazuri de care era mai ferice să nu aibă parte. 
L-am văzut deja silit să asculte de profeţii care nu trebuiau ac-
ceptate şi manevrat într-un mod viclean de către presupusul lui 
„aliat“. 

Iosafat a fost un om care a acceptat mustrarea lui Dumnezeu 
şi a căutat să se îndrepte. Dându-şi seama că a plecat de acasă 
să rezolve problemele altora în timp ce problemele concetăţenilor 
lui erau încă nerezolvate, Iosafat, aşa cum am văzut, s-a întors în 
Iuda şi a demarat un şir de reforme religioase, educaţionale şi ju-
ridice (2 Cron. 19.4-11).



175

A doua alianţă nesăbuită a lui Iosafat a fost cea încheiată cu 
Ahazia, un alt urmaş al lui Ahab. Iosafat a căutat să reia comerţul 
maritim de pe vremea lui Solomon şi a construit corăbii de două 
ori. Deşi au locuit pe malul mării, evreii n-au fost niciodată o pu-
tere maritimă. Aşa a rânduit Dumnezeu. Relieful nu o permite. 
Malul Mediteranei nu este adecvat pentru porturi deosebite. Apa 
nu are adâncimea necesară. Când Solomon a vrut să construiască 
corăbii şi să aibă un port care să-şi merite numele, el a trebuit să 
meargă tocmai în extremitatea sudică, la Golful Akaba al Mării 
Roşii. Localitatea se numeşte azi Eilat, dar pe atunci se chema 
Eţion-Gheber. Prima dată, Ahazia s-a oferit să-l ajute, şi Iosafat a 
primit. Însă, Dumnezeu l-a pedepsit aspru pentru aceasta:

„După aceea, Iosafat, împăratul lui Iuda, s-a unit 
cu împăratul lui Israel, Ahazia, a cărui purtare era 
nelegiuită. S-a unit cu el ca să zidească nişte corăbii, 
care să meargă la Tarsis, şi au făcut corăbii la 
Eţion-Gheber. 

Atunci Eliezer, fiul lui Dodava, din Mareşa, a proo-
rocit împotriva lui Iosafat, şi a zis: «Pentru că te-ai 
unit cu Ahazia, Domnul îţi nimiceşte lucrarea.» 

Şi corăbiile au fost sfărâmate, şi n-au putut să se 
ducă la Tarsis.“ (2 Cron. 20.35-37).

Dându-şi seama că Dumnezeu n-a binecuvântat asocierea lui 
cu Ahazia, Iosafat s-a apucat a doua oară să construiască corăbii, 
acum cu gând să le trimită după aurul din ţara Ofir. De data 
aceasta el s-a grăbit să refuze asocierea cu Ahazia, dar rezultatul 
a fost acelaşi. Dumnezeu i-a interzis calea spre prosperitatea de 
care se bucurase mult prea bogatul Solomon:

„Iosafat a făcut corăbii din Tars ca să meargă 
la Ofir să aducă aur; dar nu s-au dus, căci corăbiile 
s-au sfărâmat la Eţion-Gheber.  Atunci Ahazia, fiul 
lui Ahab, i-a zis lui Iosafat: «Vrei ca slujitorii mei să 
meargă împreună cu ai tăi pe corăbii?» Dar Iosafat 
n-a voit.“ (1 Regi 22.48-49).

A treia alianţă nesăbuită a lui Iosafat a fost cea încheiată cu 
Ioram, fiul lui Ahab. Ea a semănat ca două picături de apă cu cea 
dintâi şi este redată pe larg în 2 Regi 3.1-27.



176

 O ascultare pilduitoare

Iosafat nu a făcut doar alianţe neîngăduite şi neînţelepte. Când 
s-a pocăit, el s-a aliat cu Dumnezeu Însuşi.

Preocupat să le dea ceva bun din viaţa lui Iosafat ca exemplu 
evreilor întorşi din robia babiloniană, autorul cărţii Cronici ne dă 
în capitolul 20 un episod militar în care s-a evidenţiat evlavia lui 
Iosafat şi Providenţa puternică a lui Iehova.

Iată ce ne sfătuieşte Warren W. Wiersbe, în comentariul său la 
acest pasaj:

„Caută-L pe Domnul! 
Când se ridică probleme mari la orizont, «caută Faţa Domnu-

lui». Ce înseamnă asta? Înseamnă să faci şi tu ceea ce au făcut 
Iosafat şi cei din Iuda.“

„După aceea, fiii lui Moab şi fiii lui Amon, şi cu ei 
nişte moaniţi, au pornit cu război împotriva lui Iosa-
fat. Au venit şi au dat de ştire lui Iosafat, zicând: 

«O mare mulţime înaintează împotiva ta de dincolo 
de mare, din Siria, şi sunt la Haţaţon-Tamar, adică 
En-Ghedi.» 

În spaima sa, Iosafat şi-a îndreptat faţa să caute 
pe Domnul, şi a vestit un post pentru tot Iuda. Iuda 
s-a adunat să cheme pe Domnul, şi au venit din toate 
cetăţile lui Iuda să caute pe Domnul. 

Iosafat a venit în mijlocul adunării lui Iuda şi a 
Ierusalimului, în Casa Domnului, înaintea curţii celei 
noi.“ (2 Cron. 20.1-5).

(Şi Warren W. Wiersbe menţionează în continuare atitudinea 
lui Iosafat şi a locuitorilor lui Iuda, n.a.):

(a) Ei şi-au adus aminte cine este Dumnezeu:

„Şi a zis: «Doamne, Dumnezeul părinţilor noştri, 
nu eşti Tu Dumnezeu în ceruri şi nu stăpâneşti Tu peste 
toate împărăţiile Neamurilor?  Oare n-ai Tu în mână 
tăria şi puterea, aşa că nimeni nu Ţi se poate împotri-
vi?»“ (2 Cron. 20.6).

(b) Ei şi-au adus aminte ce a făcut Domnul în trecut:



177

„Oare n-ai izgonit Tu, Dumnezeul nostru, pe locui-
torii ţării acesteia dinaintea poporului Tău Israel, şi 
n-ai dat-o Tu pentru totdeauna de moştenire seminţei 
lui Avraam care Te iubea? 

Ei au locuit-o şi Ţi-au zidit în ea un locaş sfânt pen-
tru Numele Tău, zicând: «Dacă va veni peste noi vreo 
nenorocire, sabia, judecata, ciuma sau foametea, ne 
vom înfăţişa înaintea casei acesteia şi înaintea Ta, 
căci Numele Tău este în casa aceasta; vom striga către 
Tine din mijlocul strâmtorării noastre, şi Tu ne vei as-
culta şi ne vei mântui!“ (2 Cron. 20.7-9).

(c) Ei şi-au pus toată încrederea în Cel Atotputernic:

„Acum, iată, fiii lui Amon, şi ai lui Moab şi cei din 
muntele Seir, la care n-ai îngăduit lui Israel să intre, 
când venea din ţara Egiptului, – căci s-a abătut de la 
ei şi nu i-a nimicit, – iată-i cum ne răsplătesc acum, 
venind să ne izgonească din moştenirea Ta, pe care ne-
ai dat-o în stăpânire! 

O, Dumnezeul nostru, nu-i vei judeca Tu pe ei? 
Căci noi suntem fără putere înaintea acestei mari 

mulţimi, care înaintează împotriva noastră, şi nu ştim 
ce să facem, dar ochii noştri sunt îndreptaţi spre Tine.“ 
(2 Cron. 20.10-12).

„Ascultă-L pe Domnul!  
Dumnezeu are întotdeauna un răspuns pentru cei care-L caută 

şi-I cer ajutorul. Când te trezeşti în faţa unui obstacol, caută să 
petreci mai mult timp în studierea Cuvântului lui Dumnezeu şi în 
rugăciune. De acolo vor veni cuvintele de îndrumare şi încurajare 
de care ai nevoie:“

„Tot Iuda stătea în picioare înaintea Domnului, 
cu pruncii, nevestele şi fiii lor. Atunci Duhul Domnu-
lui a venit în mijlocul adunării peste Iahaziel, fiul lui 
Zaharia, fiul lui Benaia, fiul lui Ieiel, fiul lui Matania, 
levitul, dintre fiii lui Asaf. 

Şi Iahaziel a zis: «Ascultaţi, tot Iuda şi locuito-
rii din Ierusalim, şi tu, împărate Iosafat! Aşa vă 
vorbeşte Domnul: ‘Nu vă temeţi şi nu vă spăimântaţi 



178

dinaintea acestei mari mulţimi, căci nu voi veţi lupta, 
ci Dumnezeu. 

Mâine pogorâţi-vă împotriva lor. Ei se vor sui pe 
dealul Ţiţ, şi-i veţi găsi la capătul văii, în faţa pustiei 
Ieruel. Nu veţi avea de luptat în lupta aceasta: aşezaţi-
vă, staţi acolo, şi veţi vedea izbăvirea pe care v-o va da 
Domnul. 

Iuda şi Ierusalim, nu vă temeţi şi nu vă 
spăimântaţi; mâine, ieşiţi-le înainte, şi Domnul va fi cu 
voi!’»“ (2 Cron. 20.13-17).

„Dă slavă Domnului! 
Bătălia a fost câştigată de cântăreţi, aşezaţi în locul cel mai 

periculos cu putinţă: chiar între cele două armate. Cântările lor 
de laudă i-au învins pe duşmani. Corul a cântat când au primit 
răspuns de la Domnul (vers. 19), înainte de declanşarea bătăliei 
(vers. 21) şi după ce biruinţa a fost totală (vers. 26-28). Iată un 
tipar pe care îl putem imita şi noi în luptele noastre:“

„Iosafat s-a plecat cu faţa la pământ, şi tot Iuda şi 
locuitorii Ierusalimului s-au aruncat înaintea Dom-
nului să se închine înaintea Lui. Leviţii dintre fiii 
chehatiţilor şi dintre fiii coreiţilor s-au sculat şi au 
lăudat cu glas tare şi puternic pe Domnul, Dumnezeul 
lui Israel. 

A doua zi, au pornit dis-de-dimineaţă spre pus-
tia Tecoa. La plecarea lor, Iosafat a venit şi a zis: 
«Ascultaţi-mă, Iuda şi locuitorii Ierusalimului! 
Încredeţi-vă în Domnul, Dumnezeul vostru, şi veţi fi 
întăriţi; încredeţi-vă în proorocii Lui, şi veţi izbuti.» 

Apoi în învoire cu poporul, a numit nişte cântăreţi 
care, îmbrăcaţi cu podoabe sfinte, şi mergând înaintea 
oştirii, lăudau pe Domnul şi ziceau: «Lăudaţi pe Dom-
nul, căci îndurarea Lui ţine în veac!» 

În clipa când au început cântările şi laudele. Dom-
nul a pus o pândă împotriva fiilor lui Amon şi ai 
lui Moab şi împotriva celor din muntele Seir, care 
veniseră împotriva lui Iuda. Şi au fost bătuţi. 

Fiii lui Amon şi ai lui Moab s-au aruncat asu-
pra locuitorilor din muntele Seir ca să-i nimicească 



179

cu desăvârşire şi să-i prăpădească. Şi, după ce au 
isprăvit cu locuitorii din Seir, s-au ajutat unii pe alţii 
să se nimicească. 

Când a ajuns Iuda pe înălţimea de unde se zăreşte 
pustia, s-au uitat înspre mulţime, şi iată că ei erau 
nişte trupuri moarte întinse pe pământ, şi nimeni nu 
scăpase. 

Iosafat şi poporul său s-au dus să ia prăzile; au 
găsit printre trupuri multe bogăţii şi lucruri scumpe, şi 
au luat atât de multe că n-au putut să le ducă pe toate. 
Trei zile au prădat, căci era multă pradă. 

A patra zi, s-au strâns în valea Beraca (Binecuvân-
tare), unde au binecuvântat pe Domnul; de aceea au 
numit locul acesta valea Beraca, nume care i-a rămas 
până în ziua de azi. 

Toţi oamenii din Iuda şi din Ierusalim, în frunte 
cu Iosafat, au plecat veseli şi s-au întors la Ierusalim, 
căci Domnul îi umpluse de bucurie, izbăvindu-i de 
vrăjmaşii lor. 

Au intrat în Ierusalim şi în Casa Domnului, în sune-
te de alăute, şi de arfe şi trâmbiţe.“ (2 Cron. 20.18-28).

„În limba ebraică, „Barachah“ înseamnă „binecuvântare“ 
(vers. 26). Chiar şi o vale a încercărilor şi a luptei se poate trans-
forma într-un loc de binecuvântare, atunci când ştim cum să-L 
glorificăm pe Dumnezeu.“ 

„Se spune adesea că «rugăciunea pune lucrurile în mişcare», 
dar la fel de adevărat este şi că «lauda Domnului pune lucrurile 
în mişcare». De ce? Pentru că lauda ne schimbă pe noi în primul 
rând, punându-ne într-o poziţie corectă faţă de Dumnezeu. El 
poate lucra mult mai bine şi mai uşor prin oameni gata întotdeau-
na să-L laude. Închinarea adevărată implică dragoste, nădejde şi 
credinţă, cele mai formidabile arme din arsenalul creştin.“ (War-
ren W. Wiersbe, With The Word, pag. 244).

Urmaşii lui Lot, Moab şi Amon, împreună cu urmaşii lui 
Esau au venit cu intenţia clară de a-l detrona pe Iosafat şi de a 
ocupa ţara. Numai aşa se explică mulţimea „acareturilor“ pentru 
care iudeii au avut nevoie de trei zile ca să le adune. Cine merge 



180

împotriva lui Dumnezeu şi a aleşilor Săi se aruncă singur în sabie. 
Observaţi ironia relatării:

„Fiii lui Amon şi ai lui Moab s-au aruncat asu-
pra locuitorilor din muntele Seir ca să-i nimicească 
cu desăvârşire şi să-i prăpădească. Şi, după ce au 
isprăvit cu locuitorii din Seir, s-au ajutat unii pe alţii 
să se nimicească. 

Când a ajuns Iuda pe înălţimea de unde se zăreşte 
pustia, s-au uitat înspre mulţime, şi iată că ei erau 
nişte trupuri moarte întinse pe pământ, şi nimeni nu 
scăpase.“ (2 Cron. 20.23-24).

A fost încă o încercare a Diavolului de a bloca planul mesia-
nic, sortită ca toate celelalte eşecului. Închinarea şi lauda au fost 
suficiente pentru ca invazia să se transforme într-o sinucidere 
colectivă, o avanpremieră a marelui măcel din vremea Necazului 
celui Mare când, „dacă zilele acelea n-ar fi fost scurtate, nimeni 
n-ar scăpa“ (Mt. 24.20-21).

Iosafat a murit ca unul dintre regii de cinste ai lui Iuda. El a 
fost mai bun decât tatăl său Asa, dar nu la înălţimea lui Ioas, Eze-
chia şi Iosia, regi care aveau să vină după el. Aşa cum am spus la 
început, Iosafat a fost un om care a urmărit binele şi a făcut bine, 
dar nu destul şi nu întotdeauna.

Deşi a avut o domnie îndelungată, Iosafat n-a reuşit să facă 
întrutotul ceea ce-şi pusese în gând. Acţiunile lui n-au restau-
rat slava de altădată a regatului. El a eşuat acolo unde a activat 
cel mai mult, în relaţiile externe şi în reforma religioasă. La ora 
bilanţului, iată concluzia cronicarului:

„Iosafat a domnit peste Iuda. Avea treizeci şi cinci 
de ani când a ajuns împărat, şi a domnit douăzeci şi 
cinci de ani la Ierusalim. Mamă-sa se chema Azuba, 
fata lui Şilhi. 

El a mers pe calea tatălui său Asa, şi nu s-a abătut 
deloc, făcând ce este bine înaintea Domnului. Numai 
că înălţimile n-au fost îndepărtate, şi poporul tot n-
avea inima strâns lipită de Dumnezeul părinţilor săi.“ 
(2 Cron. 20.31-33).



181

C
hem

area tronului

18. 
  

AHAZIA,  ÎNAPOI  LA  BAAL  
(1 Regi 22:51 – 2 Regi 1:18)

Două remarci referitoare la regele Ahazia
Prima observaţie pe care o vom face cu privire la relatarea 

vieţii lui Ahazia este că aceasta începe în 1 Regi şi continuă în …2 
Regi. Singura explicaţie plauzibilă este că …s-a terminat hârtia. 
Un sul de papirus avea lungimea de 2,28 m. Relatarea despre 
Ahazia n-a fost destul de mică pentru a încăpea în sulul cărţii 1 
Regi, dar nici destul de mare pentru a fi trecută integral în 2 Regi.

A doua observaţie este că relatarea despre Ahazia este mai 
mult o cronică despre profetul Ilie. Este foarte greu să rezişti 
tentaţiei de a face un studiu de sine-stătător numai despre Ilie. 
Probabil că este normal să fie aşa. Apariţia unui asemenea profet 
a fost motivată numai de abaterile idolatre ale împăraţilor lui Is-
rael. Dacă Ahab şi Ahazia, fiul său, erau ceea ce ar fi trebuit să fie, 
Dumnezeu nu l-ar fi ridicat pe Ilie. În general, apariţia prooroci-
lor, aceste „trupe speciale“ ale lui Dumnezeu, a fost întotdeauna 
dovada că două categorii de „unşi“ (cristoşi) din planul divin, 
preoţii şi împăraţii, nu şi-au făcut datoria.

De ce trebuie să citim iarăşi despre Ilie? Deoarece ni se spune 
despre Ahazia că el s-a întors la idolatrie:



182

„Ahazia, fiul lui Ahab, a început să domnească 
peste Israel la Samaria, în al şaptesprezecelea an al 
lui Iosafat, împăratul lui Iuda. A domnit doi ani peste 
Israel. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, şi a um-
blat în calea tatălui său şi în calea mamei sale, şi în 
calea lui Ieroboam, fiul lui Nebat, care făcuse pe Israel 
să păcătuiască. 

A slujit lui Baal şi s-a închinat înaintea lui, şi L-a 
mâniat pe Domnul, Dumnezeul lui Israel, cum făcuse şi 
tatăl său.“ (1 Regi 22.51-53).

(3) O a treia observaţie despre Ahazia este că n-a învăţat nimic 
din păţaniile tatălui său. El a văzut cum închisese Ilie cerul şi cum 
coborâse foc din cer la Carmel. El ştia de biruinţele miraculoase 
obţinute de poporul Domnului în cele două războaie în care El Îşi 
manifestase puterea şi harul! Ahazia văzuse cum până şi Izabe-
la a trebuit să se adapteze opiniei populare şi să respecte măcar 
în aparenţă credinţa în Iehova. Cu toate acestea, copilul Izabelei 
mergea acum pe urmele mamei lui.

(4) A patra observaţie priveşte „justiţia poetică“ (simbolică 
prin ironie) pe care i-o aplică Dumnezeu lui Ahazia. Căderea lui 
Ahazia din nou în idolatrie este pedepsită printr-o „cădere“ prin-
tre zăbrelele catului de sus:

„Moab s-a răzvrătit împotriva lui Israel, după 
moartea lui Ahab. Ahazia a căzut prin zăbrelele odăii 
lui de sus în Samaria, şi s-a îmbolnăvit. 

A trimis nişte soli, şi le-a zis: «Duceţi-vă şi întrebaţi 
pe Baal-Zebub, dumnezeul Ecronului, ca să ştiu dacă 
mă voi vindeca de boala aceasta.»“ (2 Regi 1.1-2).

Cel care a zis că „singurul lucru pe care-l învăţăm din istorie 
este că nu învăţăm nimic“ a avut dreptate. Ahazia s-a purtat de 
parcă Iehova nu exista, iar Israelul ar fi intrat în posesia teribilu-
lui Baal. Asta a fost prea de tot. Dumnezeu a trebuit să intervină. 
La Tribunalul ceresc sentinţa deja se pronunţase. Îngerul Dom-
nului (posibil chiar Domnul Isus Cristos) l-a pus în mişcare pe 
profetul Ilie, omul care funcţiona ca o conştiinţă a naţiunii:



183

„Dar îngerul Domnului i-a zis lui Ilie, tişbitul: 
«Scoală-te, suie-te înaintea solilor împăratului Sa-
mariei, şi spune-le: Oare nu este Dumnezeu în Israel, 
de vă duceţi să întrebaţi pe Baal-Zebub, dumnezeul 
Ecronului?» 

De aceea, aşa vorbeşte Domnul: «Nu te vei mai da 
jos din patul în care te-ai suit, ci vei muri.» Şi Ilie a 
plecat.“ (2 Regi 1.3-4).

Intrigat de întoarcerea solilor lui, Ahazia vrea să ştie cine a 
fost profetul care a avut îndrăzneala să-i întoarcă din drum şi îşi 
dă seama că fusese Ilie:

„Solii s-au întors la Ahazia. Şi el le-a zis: «Pentru ce 
v-aţi întors?» Ei i-au răspuns: «Un om s-a suit înain-
tea noastră, şi ne-a zis: ,,Întoarceţi-vă la împăratul 
care v-a trimis, şi spuneţi-i: 

„Aşa vorbeşte Domnul: ,,Oare nu este Dumnezeu în 
Israel, de trimiteţi să întrebe pe Baal-Zebub, dumne-
zeul Ecronului? De aceea nu te vei mai da jos din patul 
în care te-ai suit, ci vei muri.» 

Ahazia le-a zis: «Ce înfăţişare avea omul acela care 
s-a suit înaintea voastră şi v-a spus aceste cuvinte?» Ei 
au răspuns: «Era un om îmbrăcat cu o manta de păr 
şi încins cu o curea la mijloc.» 

Şi Ahazia a zis: «Este Ilie, tişbitul.»“ (2 Regi 1.4-8).

Denumirea folosită de Ilie pentru idolul ales de Ahazia este 
„Baal-Zebub“ care este tradus în Septuaginta prin „Domnul 
muştelor“. S-ar putea foarte bine să avem de-a face cu o altă iro-
nie din acest pasaj. Porecla ar putea semnifica o nouă batjocorire 
a celui dovedit deja neputincios în marea şi semnificativa înfrun-
tare de pe Carmel.

Titlul „Domnul muştelor“ ar putea avea aici semnificaţia de 
„domnul celor ce scormonesc prin gunoaie“, sau „domnul ce-
lor care roiesc peste mortăciuni“. [În greaca Noului Testament, 
„Beelzebul“ este „prinţul demonilor“ (Mt. 12.24, 27; Mc. 3.22; 
Lc. 11.15, 18), identificat şi ca Satan (Mt. 12.26; Mc. 3.23, 26; Lc. 
11.18), New Bible Dictionary (3rd ed.) (108). Leicester, England; 
Downers Grove, Ill: InterVarsity Press].



184

De ce întreabă Ahazia ce înfăţişare avea cel care-i trimisese un 
mesaj din partea Domnului? Este clar că el voia să ştie dacă era 
vorba despre Ilie. Fără îndoială, Ahazia îl văzuse pe profetul Ilie şi 
fusese martor la isprăvile lui. Dar asta nu însemna că Ahazia îl şi 
respecta sau că se temea de acest „om al lui Dumnezeu“. 

Vedeţi dumneavoastră, dacă Baal-Zebub i-ar fi spus că va 
muri, probabil că Ahazia s-ar fi resemnat şi şi-ar fi acceptat în 
tăcere soarta. Dar dacă un profet îi spune că va muri din cauza 
păcatelor lui, Ahazia se revoltă împotriva lui Iehova. Tânărul rege 
n-a învăţat nimic din ceea ce i se întâmplase tatălui său. Împie-
trit în inima lui şi încăpăţânat în pornirile lui, Ahazia repetă 
experienţele trăite de Ahab, tatăl său, în privinţa confruntărilor 
cu Ilie. El repetă atât războaiele (în care puterea fusese clar de 
partea lui Dumnezeu), cât şi pogorârea focului din cer. Şi de data 
aceasta, „justiţia poetică“ a fost evidentă:

„A trimis la el o căpetenie de cincizeci cu cei cinci-
zeci de oameni ai lui. Căpetenia aceasta s-a suit la Ilie, 
care şedea pe vârful muntelui, şi i-a zis: «Omule al lui 
Dumnezeu, împăratul a zis: ‘Pogoară-te!’» 

Ilie a răspuns căpeteniei peste cincizeci: «Dacă sunt 
un om al lui Dumnezeu, să se pogoare foc din cer şi să 
te mistuie, pe tine şi pe cei cincizeci de oameni ai tăi!» 

Şi s-a pogorât foc din cer şi l-a mistuit pe el şi pe cei 
cincizeci de oameni ai lui.“ (2 Regi 1.9-10).

Cuvintele lui Ilie s-ar putea înţelege cam aşa: „Dacă sunt acel 
Ilie despre care vorbeşti, ar trebui să ştii că nu te poţi apropia de 
omul lui Dumnezeu ca să-i porunceşti ce trebuie să facă. Altfel, …
vei avea parte de mânia Celui pe care-L reprezintă!“ 

Cea de a doua căpetenie a înăsprit şi mai mult tonul şi porunca 
transmisă de Ahazia lui Ilie:

„Ahazia a trimis din nou la el altă căpetenie peste 
cincizeci cu cei cincizeci de oameni ai lui. Căpetenia 
aceasta a luat cuvântul, şi a zis lui Ilie: «Omule al lui 
Dumnezeu, aşa a zis împăratul: ‘Grăbeşte-te de te 
pogoară!’ 



185

Ilie le-a răspuns: «Dacă sunt un om al lui Dumne-
zeu, să se pogoare foc din cer şi să te mistuiască, pe 
tine şi pe cei cincizeci de oameni ai tăi!» 

Şi s-a pogorât foc din cer şi l-a mistuit, pe el şi pe 
cei cincizeci de oameni ai lui.“ (2 Regi 1.11-12).

Gestul lui Ahazia este foarte enigmatic: De ce a trimis el un 
număr aşa de mare de ostaşi după Ilie? Dacă l-a considerat un 
profet al Domnului, oare nu şi-ar fi dat seama că nimeni nu-l pu-
tea forţa să se prezinte la Curte? Dacă l-a considerat un simplu 
om, tulburat la cap de nădejdile lui înşelătoare, de ce a socotit că 
trebuie trimişi cincizeci de oameni ca să-l prindă? 

Cine caută răspuns la această dilemă, va face bine să-şi aducă 
aminte că şi Pilat a trimis o gardă ca să-L prindă pe Cel ce se de-
clarase Fiul lui Dumnezeu! 

Confruntarea cu Dumnezeu este sortită eşecului. Este un fel de 
sinucidere. Cea de-a treia căpetenie trimisă la Ilie a înţeles mai 
repede decât Ahazia lucrul acesta şi schimbarea de atitudine a 
fost răsplătită cu o schimbare a sorţii. Acesta este mesajul clar al 
întâmplării:

„Ahazia a trimis din nou o a treia căpetenie peste 
cincizeci, împreună cu cei cincizeci de oameni ai săi. 
Această a treia căpetenie peste cincizeci s-a suit; şi, la 
sosire, şi-a plecat genunchii înaintea lui Ilie, şi i-a zis, 
rugându-l: 

«Omule al lui Dumnezeu, te rog, viaţa mea şi viaţa 
acestor cincizeci de oameni, slujitorii tăi, să fie scumpă 
înaintea ta! Iată, s-a pogorât foc din cer şi a mistuit 
pe cele dintâi două căpetenii peste cincizeci şi pe cei 
cincizeci de oameni ai lor: dar acum, viaţa mea să fie 
scumpă înaintea ta!» 

Îngerul Domnului i-a zis lui Ilie: «Pogoară-
te împreună cu el, n-ai nicio frică de el!»“ (2 Regi 
1.13-15a).

Este clar că Dumnezeu a vrut să-Şi protejeze profetul. Uci-
derea celor care au venit plini de aroganţă să-l prindă a fost 
pedepsită aspru, ca o solemnă atenţionare pentru ceilalţi să se 
poarte frumos cu reprezentantul divin.



186

(V) A cincea observaţie este că intenţia lui Ahazia de a sta 
personal de vorbă cu Ilie n-a fost motivată de o dorinţă de îndrep-
tare. Ea nu a dus decât la o repetare a condamnării rostite din 
partea lui Dumnezeu. Deşi a fost adus cu forţa şi deşi Ahazia a 
căutat să-l înspăimânte, Ilie nu şi-a scbimbat mesajul nici de frica 
şi nici de dragul oamenilor. Împăratul lui Israel şi-a primit confir-
marea dorită, dar nu s-a pocăit. Nici lecţiile din viaţa tatălui său şi 
nici ceea ce a experimentat el însuşi, nu i-au folosit la nimic:

„Ilie s-a sculat şi s-a pogorât cu el la împărat. El i-a 
zis: «Aşa vorbeşte Domnul: „Pentru că ai trimis soli să 
întrebe pe Baal-Zebub, dumnezeul Ecronului, ca şi cum 
n-ar fi în Israel Dumnezeu al cărui cuvânt să-l poţi în-
treba, nu te vei mai da jos din patul în care te-ai suit, ci 
vei muri.» 

Ahazia a murit, după Cuvântul Domnului, rostit 
prin Ilie. Şi în locul lui, a început să domnească Ioram, 
în al doilea an al lui Ioram, fiul lui Iosafat, împăratul 
lui Iuda; căci n-avea fiu. 

Celelalte fapte ale lui Ahazia, şi ce a făcut el, nu 
sunt scrise oare în cartea Cronicilor împăraţilor lui 
Israel?“ (2 Regi 1.15b-18).



187

C
hem

area tronului

19.  
 

Înălţarea lui Ilie la cer  
(2 Regi 2.1-14)

Motto: Ce este deasupra capului tău?

Cartea 2 Regi debutează cu mutarea neprihănitului Ilie în cer 
şi se termină cu mutarea păcătoşilor evrei în Babilon. Ambele 
mişcări sunt justificate şi simbolice pentru lucrarea lui Dumnezeu 
cu oamenii.

Întrerupem puţin studiul în dosarele regilor pentru a arunca o 
privire dincolo de lucrările oamenilor la lucrarea lui Dumnezeu.
Textul începe foarte clar, informându-ne că vom asista la una din 
lucrările Lui:

„Când a voit Domnul să ridice pe Ilie la cer într-un 
vârtej de vânt, Ilie pleca din Ghilgal cu Elisei.“ (2 Regi 
2.1).

Drumurile noastre pot duce deocamdată numai de la Ghilgal 
la Betel, sau de la Betel la Ierihon, dar ţinta finală pe care ne-a 
sortit-o Dumnezeu este „cerul“! Mai devreme sau mai târziu, 
fiecare dintre noi vom ajunge acolo. Acesta este planul lui Dum-
nezeu cu fiecare copil al Lui. Pe Ilie, Dumnezeu intenţiona să-l 
ducă în cer „altfel“ decât pe ceilalţi muritori de rând. Asemenea 



188

lui Enoh, Ilie trebuia luat la cer fără ca să guste moartea! Cum o 
va face Domnul? Asta nu o putem înţelege pentru că este „deasu-
pra capului nostru“.

La întâlnirea cu manifestările supranaturale divine, persona-
jele din întâmplarea noastră se împart în patru categorii: 

(1) Ilie, cel care avea să fie obiectul ei, 
(2) Elisei, cel care vrea să beneficieze de pe urma ei, 
(3) fiii proorocilor, simpli spectatori care, în ciuda numelui pe 

care-l poartă, nu înţeleg, şi 
(4) nişte adolescenţi, care batjocoresc înălţarea lui Ilie şi-şi iau 

dreapta răsplătire.
Ilie vrea să se detaşeze de ceilalţi, inclusiv de Elisei pentru a 

nu face din plecarea lui un spectacol, ci un eveniment personal. 
Elisei nu se lasă despărţit de Ilie pentru că vrea cu tot dinadin-
sul să fie de faţă când se va întâmpla evenimentul cu pricina şi să 
beneficieze de el în mod personal. Fiii proorocilor sunt stăpâniţi 
de un entuziasm ieftin şi fără prea mare pricepere duhovnicească.

„Ilie a zis lui Elisei: «Rămâi aici, te rog, căci Dom-
nul mă trimite până la Betel.» Elisei a răspuns: 
«Viu este Domnul şi viu este sufletul tău că nu te voi 
părăsi.» Şi s-au pogorât la Betel. 

Fiii proorocilor, care erau la Betel, au ieşit la Elisei, 
şi i-au zis: «Ştii că Domnul răpeşte astăzi pe stăpânul 
tău deasupra capului tău?» Şi el a răspuns: «Ştiu şi eu, 
dar tăceţi!»“ (2 Regi 2.3-4).

Oare de ce n-a vrut să facă Dumnezeu din înălţarea lui Ilie la 
cer un „eveniment-spectacol“ care să se petreacă în Samaria, ca-
pitala Regatului de Nord, în prezenţa împăratului şi a unor mari 
mulţimi de oameni? Nu ar fi fost oare un „semn“ care i-ar fi întors 
la Domnul pe toţi cei din Israel?

Răspunsul la întrebări ipotetice este foarte greu de dat. Proba-
bil că Dumnezeu ştia că semnele şi minunile n-au reuşit niciodată 
să-i ţină pe oameni în ascultarea credinţei. Aceasta a fost o lecţie 
foarte clară încă din istoria timpurie a poporului lui Dumnezeu, 
când, după spectaculoasa izbăvire din robia Egiptului şi după tre-
cerea miraculoasă a Mării Roşii, evreii au tot cârtit împotriva lui 



189

Dumnezeu până ce El „S-a scârbit de ei“ şi a hotărât să-i omoare 
în pustie:

„De aceea, cum zice Duhul Sfânt: «Astăzi, dacă 
auziţi glasul Lui, nu vă împietriţi inimile, ca în ziua 
răzvrătirii, ca în ziua ispitirii în pustie, unde părinţii 
voştri M-au ispitit, şi M-au pus la încercare, şi au 
văzut lucrările Mele patruzeci de ani! 

De aceea M-am dezgustat de neamul acesta, şi am 
zis: ,,Ei totdeauna se rătăcesc în inima lor. N-au cu-
noscut căile Mele! Am jurat dar în mânia Mea că nu 
vor intra în odihna Mea!” 

…Cine au fost, în adevăr, cei ce s-au răzvrătit după 
ce auziseră? N-au fost oare toţi aceia, care ieşiseră 
din Egipt prin Moise? Şi cine au fost aceia de care S-a 
dezgustat El patruzeci de ani? 

N-au fost oare cei ce păcătuiseră, şi ale căror tru-
puri moarte au căzut în pustie? Şi cui S-a jurat El că 
n-au să intre în odihna Lui? Nu S-a jurat oare celor ce 
nu ascultaseră? Vedem dar că n-au putut să intre din 
pricina necredinţei lor.“ (Evrei 3.7-19).

Dumnezeu are mari reţineri să dea oamenilor semne pentru 
că minunile nu sfinţesc pe nimeni. Aduceţi-vă aminte de contro-
versa dintre Domnul Isus şi evreii din generaţia Lui:

„Atunci unii din cărturari şi din farisei au luat cu-
vântul, şi I-au zis: «Învăţătorule, am vrea să vedem 
un semn de la Tine!» Drept răspuns, El le-a zis: «Un 
neam viclean şi preacurvar cere un semn; dar nu i se 
va da alt semn, decât semnul proorocului Iona. 

Căci, după cum Iona a stat trei zile şi trei nopţi în 
pântecele chitului, tot aşa şi Fiul omului va sta trei zile 
şi trei nopţi în inima pământului.»“ (Mt. 12.38-40).

Nici umblarea pe apă, nici schimbarea apei în vin, nici 
vindecările şi nici înmulţirea pâinilor şi peştilor n-au reuşit să 
schimbe viaţa celor ce le-au văzut. Acesta este motivul pentru care 
Dumnezeu a hotărât ca singurul semn păstrat perpetuu înaintea 
ochilor şi conştiinţei oamenilor să fie moartea şi învierea Fiului 



190

Său. Este singurul „semn“ care ne poate salva şi ne poate schimba 
viaţa şi destinul.

Aşa că Dumnezeu îl călăuzeşte pe Ilie să treacă de la Ghilgal la 
Betel, de la Betel la Ierihon şi de la Ierihon dincolo de Iordan, în 
regiunea muntoasă de pe care-i arătase lui Moise „ţara promisă“ 
unde l-a şi îngropat. Este semnificativ că Ilie va pleca „discret“ 
cam din acelaşi loc în care Dumnezeu a ascuns trupul lui Moise, 
probabil tot ca să nu se transforme într-un loc venerat cu „moaşte 
sfinte“. 

Despre pericolul acesta şi despre lupta care s-a dat pentru tru-
pul lui Moise ne vorbeşte Iuda în Epistola sa din Noul Testament:

„Arhanghelul Mihail, când se împotrivea Diavolului 
şi se certa cu el pentru trupul lui Moise, n-a îndrăznit 
să rostească împotriva lui o judecată de ocară, ci doar 
a zis: «Domnul să te mustre!»“ (Iuda 9).

Fiii proorocilor care erau în Ierihon i-au primit cu entuziasm 
pe Ilie şi Elisei, gata să asiste la evenimentul supranatural care 
avea să urmeze:

„Fii proorocilor, care erau la Ierihon, s-au apropiat 
de Elisei, şi i-au zis: «Ştii că Domnul răpeşte azi pe 
stăpânul tău deasupra capului tău?» Şi el a răspuns: 
«Ştiu şi eu; dar tăceţi.» 

Ilie i-a zis: «Rămâi aici, te rog, căci Domnul mă tri-
mite la Iordan.» El a răspuns: «Viu este Domnul şi viu 
este sufletul tău că nu te voi părăsi.» Şi amândoi şi-au 
văzut de drum. 

Cincizeci de inşi dintre fiii proorocilor au sosit 
şi s-au oprit la o depărtare oarecare în faţa lor, şi ei 
amândoi s-au oprit pe malul Iordanului.

 Atunci Ilie şi-a luat mantaua, a făcut-o sul, şi a 
lovit cu ea apele, care s-au despărţit într-o parte şi în-
tr-alta, şi au trecut amândoi pe uscat.“ (2 Regi 2.5-8).

Dialogul purtat între Ilie şi Elisei dincolo de Iordan scoate în 
relief dragostea profetului pentru slujitorul lui şi dorinţa înfocată 
a lui Elisei de a intra în slujba profetică pentru a continua lucra-
rea lui Ilie:



191

„După ce au trecut, Ilie a zis lui Elisei: «Cere ce 
vrei să-ţi fac, înainte ca să fiu răpit de la tine.» Elisei a 
răspuns: «Te rog să vină peste mine o îndoită măsură 
din duhul tău!»“ (2 Regi 2.9).

Cuvintele lui Elisei trebuie înţelese în contextul cultural-reli-
gios al evreilor. Deşi în ţară existau o mulţime de fii ai proorocilor 
şi, fără îndoială, alţi profeţi, Elisei cere să fie „cel dintâi dintre ei“ 
în moştenirea puterii de slujire. „O îndoită măsură“ era partea 
întâiului-născut cu drept de moştenitor:

„Ci să recunoască de întâi-născut…, şi să-i dea o 
parte îndoită din averea lui; căci fiul acesta este cel 
dintâi rod al puterii lui, şi lui i se cuvine dreptul de 
întâi-născut.“ (Deut. 21.17).

Intrarea în slujba Domnului nu se moşteneşte şi nu se poate 
transmite prin voinţa omului. Dumnezeu nu dă nimănui drep-
tul sau autoritatea de a promova pe cineva în slujirea divină. 
Numai El o face pentru că este lucrarea Lui. Oamenii pot doar să 
recunoască „punerea deoparte“ atunci când ea este făcută de Du-
mnezeu (vezi, de exemplu, 1 Tim. 1.12-13; F.A. 13.2 etc.). Degeaba 
au inventat oamenii religioşi orgolioasa „succesiune apostolică“. 
Ea este o lucrare omenească, fără nici o acoperire în textul 
Scripturii. Urmăriţi cât de reţinut este în această privinţă chiar şi 
un profet de talia lui Ilie:

„Ilie a zis: «Greu lucru ceri. Dar dacă mă vei vedea 
când voi fi răpit de la tine, aşa ţi se va întâmpla; dacă 
nu, nu ţi se va întâmpla aşa.»“ (2 Regi 2.10).

Ilie aşază răspunsul la cererea lui Elisei în mâinile lui Dumne-
zeu. Dacă El îi va dărui lui Elisei vedere spirituală ca să pătrundă 
realitatea unui act supranatural, dincolo de vederea obişnuită a 
oamenilor, înseamnă că Elisei a fost promovat şi înzestrat pentru 
slujirea profetică. Proba practică trebuia să fie deci posibilitatea 
de a pătrunde dincolo de realitatea materială spre orizontul ceru-
lui spre care se îndrepta Ilie:

„Pe când mergeau ei vorbind, iată că un car de foc 
şi nişte cai de foc i-au despărţit pe unul de altul, şi Ilie 
s-a înălţat la cer într-un vârtej de vânt. Elisei se uita şi 



192

striga: «Părinte! Părinte! Carul lui Israel şi călărimea 
lui!» 

Şi nu l-a mai văzut. Apucându-şi hainele, le-a 
sfâşiat în două bucăţi, şi a ridicat mantaua, căreia îi 
dăduse drumul Ilie.“ (2 Regi 2.11-13a).

Asocierea lui Ilie cu aducerea ploii şi cu acest car metaforic 
amintit de Elisei i-a făcut pe creştinii din România să proclame 
„o zi de sfântul Ilie“ pe data de 20 iulie, când plouă câteodată 
torenţial şi tunetele seamănă cu duruitul unor roţi de care pe 
deasupra norilor.

Textul este dens în semnificaţii şi s-ar cuveni analizat pe înde-
lete. Însă, n-o putem face aici. Este suficient să spunem că avem 
de-a face cu o exclamaţie şi cu un gest simbolic de mare tristeţe. 
Exclamaţia dă pe faţă convingerea lui Elisei că toată puterea 
lui Israel fusese investită până atunci în Ilie. Profetul fusese „o 
armată“ alcătuită dintr-un singur om, dar ce om! Tot carul şi 
toată călărimea lui Israel nu făceau cât putea face Ilie!

Textul ne spune apoi că Elisei a privit după Ilie până când „nu 
l-a mai văzut“. Cred că acesta a fost motivul tristeţii din care s-a 
născut sfâşierea veşmintelor. Elisei l-a văzut pe Ilie înălţându-
se la cer şi apoi …nu l-a mai văzut. Ce putea el să înţeleagă din 
aceasta? A primit sau nu a primit promovarea în slujba profetică? 
Deocamdată avea în mână „mantaua, căreia îi dăduse drumul 
Ilie“. Ea fusese instrumentul minunilor, ca odinioară toiagul lui 
Moise. Cu ea despicase Ilie apele Iordanului. Şi tot cu ea se apro-
pie acum de Iordan Elisei, îndoielnic şi doritor de o confirmare 
divină:

„Apoi s-a întors, şi s-a oprit pe malul Iordanului; 
a luat mantaua, căreia îi dăduse Ilie drumul, şi a lovit 
apele cu ea, şi a zis: «Unde este acum Domnul, Dumne-
zeul lui Ilie?» 

Şi a lovit apele, care s-au despărţit într-o parte şi în 
alta, şi Elisei a trecut.“ (2 Regi 2.13b-14).

Elisei nu oftează după Ilie, ci după Dumnezeul lui Ilie. Slujito-
rii lui Dumnezeu trec dincolo de orizont, dar Dumnezeu rămâne 
mereu acelaşi, gata mereu să-i folosească pe cei ce doresc din 
toată inima să se pună la dispoziţia Lui. Faptul că apele s-au 



193

despicat şi de data aceasta şi Elisei n-a trebuit să înoate spre 
celălalt mal, a fost „semnul“ ca Elisei va fi de-acum urmaşul ma-
relui profet. Aceasta a fost concluzia logică pe care au tras-o fiii 
proorocilor:

„Fiii proorocilor care erau în faţa Ierihonului, când 
l-au văzut, au zis: «Duhul lui Ilie a venit peste Elisei.» 
Şi i-au ieşit înainte, şi s-au închinat până la pământ 
înaintea lui.“ (2 Regi 2.15).

Închinarea aceasta n-a dovedit însă că aceşti „spectatori“ au 
priceput cu adevărat amplitudinea evenimentului la care tocmai 
asistaseră. Expresia „răpit deasupra capului tău“, folosită anterior 
de ei, este o expresie complexă cu scopuri multiple. Ea poate avea: 
(1) o semnificaţie spaţială, subliniind faptul că Ilie va fi luat „sus“, 
în văzduh, sau (2) o semnificaţie metaforică, semnificaţie care 
subliniază natura de dincolo de înţelegerea raţională a fenomenu-
lui. Ilie va pleca spre cer prin ceva de neconceput, de neimaginat 
şi imposibil de înţeles. 

Se pare că fiii proorocilor au folosit-o în sensul de „levitaţie“ 
sau „teleportare“ deasupra suprafeţei pământului, nu ca pe o 
veritabilă plecare dinspre pământ la cer. Ei au crezut că Dumne-
zeu l-a înălţat pe sus numai puţin şi apoi l-a omorât, dând cu el de 
pământ! Ce lucru caraghios! 

Elisei şi-a dat repede seama de interpretarea aceasta şi i-a lăsat 
să se facă de râs în râvna lor nepricepută şi lipsită de credinţă:

„Ei i-au zis: «Iată că între slujitorii tăi sunt cincize-
ci de oameni viteji; vrei să se ducă să caute pe stăpânul 
tău? Poate că Duhul Domnului l-a dus şi l-a aruncat pe 
vreun munte sau în vreo vale.» 

El a răspuns: «Nu-i trimiteţi.» Dar ei au stăruit 
multă vreme de el. Şi el a zis: «Trimiteţi-i.» Au trimis 
pe cei cincizeci de oameni, care au căutat pe Ilie trei 
zile şi nu l-au găsit. 

Când s-au întors la Elisei, care era la Ierihon, el 
le-a zis: «Nu v-am spus să nu vă duceţi?»“ (2 Regi 
2.16-18).



194

Abilitatea pătrunderii în supranaturalul divin nu se poate 
învăţa la şcoală. Ea este un dar divin. Aceşti fii ai proorocilor (şi 
mulţi alţii asemenea lor!) o dovedesc cu prisosinţă.

Slujirea profetică a lui Elisei este apoi confirmată simbolic 
prin vindecarea apelor rele din Ierihon. Între Ilie şi Elisei a existat 
o deosebire în ceea ce priveşte natura şi scopul lucrării. Fieca-
re dintre ei a ilustrat un anumit aspect al puterii dumnezeieşti. 
Astfel, prin Ilie, Dumnezeu Şi-a arătat puterea în scopul de a ju-
deca poporul idolatru şi a-l aduce înapoi prin pedeapsă. Pe de altă 
parte, prin Elisei, Dumnezeu avea să-Şi dezvăluie puterea prin 
binecuvântările trimise peste un popor pocăit.

„Oamenii din cetate au zis lui Elisei: «Iată, 
aşezarea cetăţii este bună, după cum vede domnul 
meu; dar apele sunt rele, şi ţara este stearpă.» El a zis: 
«Aduceţi-mi un blid nou şi puneţi sare în el.» Şi i-au 
adus. 

Apoi s-a dus la izvorul apelor, şi a aruncat sare 
în el, şi a zis: «Aşa vorbeşte Domnul: ‘Vindec ape-
le acestea; nu va mai veni din ele nici moarte, nici 
sterpiciune.’» 

Şi apele au fost vindecate până în ziua aceasta, 
după cuvântul pe care-l rostise Domnul.“ (2 Regi 
2.19-22).

Simbolic vorbind, vasul de pământ a trebuit să fie nou pentru 
că şi „vasul“ ales de Dumnezeu pentru lucrare era unul nou. Iar 
„sarea“ lui era menită să vindece şi să facă roditor „ogorul“ în care 
fusese trimis să lucreze.

Este interesant că „măsura dublă“ primită de Elisei din pute-
rea lui Ilie este subliniată în Biblie prin numărul dublu de minuni 
pe care le-a săvârşit. Biblia consemnează patrusprezecee minuni 
făcute de Dumnezeu prin Ilie şi douăzeci şi opt  făcute prin Elisei:

Minunile săvârşite prin Ilie:
(1) oprirea ploii timp de 3 ani şi jumătate (1 Regi 17.1);
(2) hrănit de corbi (1 Regi 17.4);
(3) înmulţirea untdelemnului şi a făinii (1 Regi 17.14);



195

(4) învierea fiului văduvei din Sarepta (1 Regi 17.22);
(5) pogorârea focului din cer pe altar (1 Regi 18.38); 
(6) aducerea ploii (1 Regi 18.45);
(7) vestirea morţii fiilor lui Ahab (1 Regi 21.22);
(8) vestirea că Izabela va fi mâncată de câini (1 Regi 21.23);
(9) vestirea că Ahazia va muri de boala lui (2 Regi 1.4);
(10) pogorârea focului din cer peste 50 de ostaşi (2 Regi 2.10);
(11) pogorârea focului din cer peste alţi 50 de ostaşi (2 Regi 

2.12);
(12) despărţirea apelor Iordanului (2 Regi 2.8);
(13) vestirea că Elisei va primi o măsură dublă de putere (2 

Regi 2.10);
(14) înălţarea la cer într-un vârtej de vânt (2 Regi 2.11).

Minunile săvârşite prin Elisei:
(1) despărţirea apelor Iordanului (2 Regi 2.14);
(2) vindecarea apelor la Ierihon (2 Regi 2.21);
(3) blestemarea băieţaşilor la Betel (2 Regi 2.24);
(4) umplerea gropilor cu apă (2 Regi 3.15);
(5) apele însângerate (2 Regi 3.22);
(6) înmulţirea untdelemnului văduvei (2 Regi 4.1-7);
(7) prezicerea unei naşteri (2 Regi 4.14-17);
(8) învierea unui copil (2 Regi 4.32-37);
(9) neutralizarea otrăvii din oala cu ciorbă (2 Regi 4.38-41);
(10) înmulţirea pâinilor de orz (2 Regi 4.42-44);
(11) vindecarea leprosului Naaman (2 Regi 5.1-27);
(12) aflarea şmecheriei lui Ghehazi (2 Regi 5.26);
(13) umplerea lui Ghehazi cu lepră (2 Regi 5.27);
(14) plutirea pe apă a unei securi de fier (2 Regi 6.1-7);
(15) aflarea planurilor sirienilor (2 Regi 6.18);
(16) deschiderea ochilor spirituali ai slujitorului său (2 Regi 

6.15-16);



196

(17) orbirea armatei siriene (2 Regi 6.8-23);
(18) redarea vederii pentru armata sirienilor (2 Regi 6.20);
(19) vestirea belşugului pentru Samaria împresurată (2 Regi 

6.24 – 7.20);
(20) vestirea că slujitorul regal va vedea, dar nu va mânca din 

belşug (2 Regi 7.2);
(21) păcălirea sirienilor cu vuietul de care (2 Regi 7.6);
(22) vestirea unei foamete de şapte ani (2 Regi 8.1);
(23) vestirea morţii lui Ben-Hadad (2 Regi 8.10);
(24) vestirea cruzimii lui Hazael faţă de Israel (2 Regi 8.12);
(25) vestirea că Iehu va nimici casa lui Ahab (2 Regi 9.7);
(26) vestirea că Ioas îi va bate pe sirieni la Afec (2 Regi 13.17);
(27) vestirea că Ioas nu-i va zdrobi de tot pe sirieni (2 Regi 

13.19);
(28) învierea unui mort prin atingerea de oasele lui Elisei (2 

Regi 13.21).

Dar, este recunoscut faptul că manifestarea puterii lui Dum-
nezeu nu-i mişcă pe toţi oamenii. Fără îndoială, vestea „înălţării 
la cer a lui Ilie“ s-a răspândit cu repeziciune în Israel, dar nu toţi 
au primit-o cu credinţă şi respect. Capitolul se încheie descriind 
soarta celor care-şi bat joc de lucrarea lui Dumnezeu, săvârşind 
un fel de „hulă“ care nu se iartă:

„De acolo s-a suit la Betel. Şi pe când mergea pe 
drum, nişte băieţaşi au ieşit din cetate, şi şi-au bătut 
joc de el. Ei îi ziceau: «Suie-te, pleşuvule! Suie-te, 
pleşuvule!» 

El s-a întors să-i privească, şi i-a blestemat în Nu-
mele Domnului. Atunci au ieşit doi urşi din pădure, şi 
au sfâşiat patruzeci şi doi dintre aceşti copii. De acolo 
s-a dus pe muntele Carmel, de unde s-a întors la Sa-
maria.“ (2 Regi 2.23-25).

Strigătele băieţandrilor adolescentini trebuiesc înţelese în 
contextul înălţării lui Ilie la cer. Semnificaţia lor era următoarea: 



197

„Hei, tu care ne spui că Ilie a plecat la cer, suie-te şi tu după el! 
Suie-te după el, cheliosule!“ 

Batjocoritori au fost, sunt şi vor mai fi. Soarta lor a fost, este şi 
va fi pedeapsa şi pierzarea:

„Înainte de toate, să ştiţi că în zilele din urmă vor 
veni batjocoritori plini de batjocuri, cari vor trăi după 
poftele lor şi vor zice: «Unde este făgăduinţa venirii 
Lui? 

Căci de când au adormit părinţii noştri, toate 
rămân aşa cum erau de la începutul zidirii!»“ (2 Petru 
3.3-4).

Cei care-şi bat joc de revenirea din cer a Domnului nostru Isus 
Cristos, vor fi pedepsiţi ca şi cei care au batjocorit înălţarea lui Ilie 
la cer.

Sub aspect tipologic şi istoric, Ilie este eternul nostru contem-
poran. Ne întâlnim cu el în trecutul citit în istoria lui Israel, în 
prezentul despre care ne vorbesc Domnul Isus şi apostolul Iacov 
şi în viitorul profetic al zilelor din urmă descris  în cartea Apo-
calipsa (comentatorii cred că Ilie este unul dintre cei doi martori 
dinaintea revenirii Domnului în Apocalipsa 11.3-12).

„Ba încă, adevărat vă spun că, pe vremea lui Ilie, 
când a fost încuiat cerul să nu dea ploaie trei ani şi 
şase luni, şi când a venit o foamete mare peste toată 
ţara, erau multe văduve în Israel; şi totuşi Ilie n-a fost 
trimis la niciuna din ele, afară de o văduvă din Sarep-
ta Sidonului.“ (Lc. 4.25-26). 

Lucrarea lui Dumnezeu se va face mereu „în stilul lui Ilie“, 
cu minuni rezervate doar celor care cred, indiferent din ce neam 
sau naţiune fac parte şi sub dispreţul celor batjocoriţi „în propria 
lor cetate“. Cei din Nazaret L-au împiedicat pe Mântuitorul prin 
necredinţa lor să facă minuni pentru ei, iar El a ştiut că zic despre 
El: „Doctore, vindecă-te mai întâi pe tine însuţi!“ Adică, „cu ce Te 
ajuţi pe Tine din toate minunile astea? Dacă eşti ceea ce Te pre-
tinzi, cum de Ţi se întâmplă chiar Ţie atâtea rele şi necazuri?“ 

„Doctorul“ Isus a făcut minuni pentru toţi, cu o singură 
excepţie! Niciodată n-a făcut una singură pentru …El Însuşi!  



198

Chiar şi pe cruce Îi vor striga: „Dă-Te jos de pe cruce, dacă eşti 
Fiul lui Dumnezeu!“ 

Şi noi, cei care vom fi ridicaţi la cer într-o zi, putem fi, acum şi 
aici, părtaşi puterii minunate a lui Dumnezeu. Dacă ne asemănăm 
lui Ilie în ceea ce priveşte credinţa şi ascultarea, atunci lucrarea 
lui Dumnezeu îi va determina şi pe unii dintre contemporanii 
noştri să se întoarcă la El :

„Mare putere are rugăciunea fierbinte a celui 
neprihănit. Ilie era un om supus aceloraşi slăbiciuni 
ca şi noi; şi s-a rugat cu stăruinţă să nu plouă, şi 
n-a plouat deloc în ţară trei ani şi şase luni. Apoi 
s-a rugat din nou, şi cerul a dat ploaie, şi pământul  
şi-a dat rodul. 

Fraţilor, dacă s-a rătăcit vreunul dintre voi dela 
adevăr, şi-l întoarce un altul, să ştiţi că cine întoarce 
pe un păcătos de la rătăcirea căii lui, va mântui un su-
flet de la moarte, şi va acoperi o sumedenie de păcate.“ 
(Iacov 5.16b-20).



199

C
hem

area tronului

20. 
  

IORAM,  UN  ANONIM   
ÎN  UMBRA  LUI  ELISEI   

(2 Regi 3.1 – 9.37)

La Ierusalim, Iosafat a fost un rege credincios, dar a greşit 
atunci când s-a căsătorit cu o fiică a lui Ahab şi a Izabelei (2 Cron. 
18.1). Ioram a urmat exemplul tatălui său şi a luat-o de nevastă 
pe Atalia, o altă fiică a lui Ahab (2 Regi 8.18). Sub influenţa ei, 
la Ierusalim s-a introdus închinarea la Baal. Ioram l-a urmat pe 
Ahab în greşeala de a-şi lăsa nevasta să dea tonul în treburile 
împărăţiei, iar aceasta a fost cât pe ce să stingă lumina mesianică 
din seminţia davidică. 

Se spune că o tânără creştină s-a dus la păstorul unei bise-
rici şi i-a cerut voie să se căsătorească cu un băiat „foarte bun“, 
dar necredincios. Păstorul a rugat-o să se suie pe scaun şi să în-
cerce să-l tragă pe el sus. Uşor de spus, dar greu de făcut! Toate 
strădaniile fetei de a-l ridica pe păstor au fost zadarnice. Într-un 
târziu, păstorul a tras-o el jos, fără să depună prea mult efort pen-
tru aceasta. „Vezi, i-a zis el fetei, este mult mai greu să tragi pe 
cineva în jos, decât să ridici pe cineva sus. De aceea, căsătoriile 
«la un jug nepotrivit» se termină în marea majoritate a cazuri-
lor «în lume», nu «în Biserică». Dumnezeu ştie şi de aceea le-a 
interzis.“



200

Fără nici o îndoială, „prieteniile rele strică obiceiurile bune“ 
(cf. 1 Cor. 15.33), iar evenimentele din viaţa lui Ioram vor dovedi 
cu prisosinţă aceasta.

Impresionat sau poate înfricat de moartea lui Ahazia, fratele 
său, şi de evenimentele care au însoţit-o (2 Regi 1.1-18), se pare 
că acest Ioram a făcut o jumătate de „stânga-mprejur“, renunţând 
măcar formal să se închine lui Baal, dar perseverând într-o închi-
nare la Dumnezeu printr-un „chip cioplit“. 

„Ioram, fiul lui Ahab, a început să domnească peste 
Israel la Samaria, în al optsprezecelea an al lui Iosa-
fat, împăratul lui Iuda. A domnit doisprezece ani. El a 
făcut ce este rău înaintea Domnului, totuşi nu ca tatăl 
său şi ca mama sa. 

A răsturnat stâlpii lui Baal, pe care îi făcuse tatăl 
său; dar s-a dedat la păcatele lui Ieroboam, fiul lui 
Nebat, care făcuse pe Israel să păcătuiască, şi nu s-a 
abătut de la ele.“ (2 Regi 3.1-3).

Această pocăinţă „de formă“ nu L-a impresionat pe Dumnezeu 
care a îngăduit ca vasalii de altădată ai tatălui său să se răscoale 
împotriva lui Ioram şi să nu-i mai plătească tribut:

„Meşa, împăratul Moabului, avea turme mari şi 
plătea împăratului lui Israel un bir de o sută de mii de 
miei şi o sută de mii de berbeci cu lâna lor. 

La moartea lui Ahab, împăratul Moabului s-a 
răsculat împotriva împăratului lui Israel.“ (2 Regi 
3.4-5).

Ahab murise, dar Izabela, regina fatală, mama lui Ioram, încă 
trăia. Sub influenţa acestei femei, care venise de la Sidon şi co-
rupsese familia regală a lui Ahab aducând în ţară închinarea la 
Baal şi la Astarteea, vom asista la câteva mezalianţe malefice. Re-
gii din Regatul de Sud, urmaşii lui David, vor fi atraşi în sfera ei 
de influenţă, şi se vor căsători cu fiicele ei. 

Fiul şi nepotul lui Ieroboam s-au încuscrit cu casa lui Ahab, 
sub autoritatea Izabelei (2 Regi 8.16, 25). Dumnezeu va ridica un 
„om-uragan“ care se va năpusti asupra acestor mezalianţe şi le va 
nimici. Iehu va pune capăt acestei încuscriri (2 Regi 9). Pentru 



201

moment însă, vedem doar o alianţă militară între Regatul de 
Nord şi Regatul de Sud, plus …regatul Edomului:

„Împăratul Ioram a ieşit atunci din Samaria, şi a 
numărat pe tot Israelul. A pornit, şi a trimis să spună 
lui Iosafat, împăratul lui Iuda: «Împăratul Moabu-
lui s-a răsculat împotriva mea; vrei să vii cu mine să 
luptăm împotriva Moabului?»

Iosafat a răspuns: «Voi merge, eu ca tine, poporul 
meu ca poporul tău, caii mei ca ai tăi.» Şi a zis: «Pe 
care drum să ne suim?» Ioram a zis: «Pe drumul care 
duce în pustia Edomului.» 

Împăratul lui Israel, împăratul lui Iuda şi 
împăratul Edomului, au plecat; şi, după un drum de 
şapte zile, n-au avut apă pentru oştire şi pentru vitele 
care veneau după ea.“ (2 Regi 3.6-9).

Remarcăm două lucruri în text: (1) Ioram reuşeşte să-l atragă 
pe Iosafat, regele de la Ierusalim, în această aventură; şi (2) 
Dumnezeul lui Israel, care şade pe Tronul cerului se pronunţă îm-
potriva acestei acţiuni pentru care nu a fost consultat. 

Un al treilea lucru care n-a fost menţionat în mod explicit, dar 
pe care-l vom descoperi imediat este că în mulţimea de oşteni din 
imensa armată se afla şi …Elisei. Cum se explică această asociere 
(sau obligaţie) a lui de a fi alături de cei chemaţi la oaste, nu ni se 
spune şi probabil că nici nu este important. 

„Atunci împăratul lui Israel a zis: «Vai! Domnul 
a chemat pe aceşti trei împăraţi ca să-i dea în mâini-
le Moabului!» Dar Iosafat a zis: «Nu este aici nici un 
prooroc al Domnului, prin care să putem întreba pe 
Domnul?» 

Unul dintre slujitorii împăratului lui Israel a 
răspuns: «Este aici Elisei, fiul lui Şafat, care turna 
apă pe mâinile lui Ilie.» Şi Iosafat a zis: «Cuvântul 
Domnului este cu el.» Împăratul lui Israel, Iosafat, 
şi împăratul Edomului s-au pogorât la el.“ (2 Regi 
3.10-12).



202

Rolul şi rostul unui „om al lui Dumnezeu“ este să clarifice 
lucrurile încurcate şi să facă lumină în treburile tulburi, simplifi-
când ceea ce „pare complex“. Aşa a fost şi reacţia lui Elisei:

„Elisei a zis împăratului lui Israel: «Ce am eu a face 
cu tine? Du-te la proorocii tatălui tău şi la proorocii 
mamei tale.» Şi împăratul lui Israel i-a zis: «Nu! căci 
Domnul a chemat pe aceşti trei împăraţi ca să-i dea în 
mâinile Moabului!» 

Elisei a zis: «Viu este Domnul oştirilor, al cărui 
slujitor sunt, că, dacă n-aş avea în vedere pe Iosa-
fat, împăratul lui Iuda, pe tine nu te-aş băga deloc în 
seamă, şi nici nu m-aş uita la tine.»“ (2 Regi 3.13-14).

Pronunţarea profetică este un verdict pentru Ioram şi un aver-
tisment pentru Iosafat. Ea ni se adresează, însă, şi nouă. Cine are 
urechi de auzit, să audă!

Dumnezeu nesocoteşte pe cel care-l nesocoteşte pe El şi tace 
faţă de cei care nu-L caută prin rugăciune şi nu vor să se supună 
voii Sale. Aşa cum vom vedea, în capitolele următoare, eroul 
principal al acţiunilor nu va mai fi regele Ioram, ci …Elisei. Pro-
fetul este instrumentul lui Dumnezeu într-o generaţie în care 
celălalt reprezentant al monarhiei divine, Ioram, este ca şi apos-
tat. Deşi pasajul narativ acordat dosarului lui Ioram în arhivele 
regale este neaşteptat de mare (2 Regi 3.1 – 2 Regi 9.7), majorita-
tea relatărilor vizează faptele lui Elisei, nu despre înfăptuirile lui 
Ioram!

Elisei este cel care–i scapă din impas şi pe aceşti trei împăraţi 
aventurieri. Strigătul lui de mai ieri, la înălţarea lui Ilie, „Părinte! 
Părinte! Carul lui Dumnezeu şi călărimea Lui!“ i se potrivea 
acum de minune (şi prin minune!) lui însuşi. Elisei era „o armată 
alcătuită dintr-un singur om“, instrumentul înfăptuirilor minu-
nate la care vom asista în continuare. Mesajul lui Elisei este cerut 
pe melodia unui cântec, nu pe larma gălăgioasă a armelor. Este 
simbolul care atrage atenţia tuturor că biruinţa copiilor lui Du-
mnezeu este un dar venit ca răspuns la laude şi închinare, nu o 
„cucerire“ prin propriile lor forţe. Întâmplarea care va urma este 
o ilustrare a acestui adevăr:



203

„Acum aduceţi-mi un cântăreţ cu arfa. Şi pe când 
cânta cântăreţul din arfă, mâna Domnului a fost peste 
Elisei. 

Şi a zis: «Aşa vorbeşte Domnul: ,,Faceţi gropi în 
valea aceasta, groapă lângă groapă! Căci aşa vorbeşte 
Domnul: „Nu veţi vedea vânt şi nu veţi vedea ploaie, 
dar totuşi valea aceasta se va umple de apă, şi veţi 
bea, voi, turmele voastre şi vitele voastre. 

Dar aceasta este puţin lucru înaintea Domnului. El 
va da pe Moab în mâinile voastre; veţi sfărâma toate 
cetăţile întărite şi toate cetăţile alese, veţi tăia toţi co-
pacii cei buni, veţi astupa toate izvoarele de apă, şi veţi 
strica cu pietre toate ogoarele cele mai bune.»“ (2 Regi 
3.18-19).

O izbăvire de sete asemănătoare a trăit şi Samson, care, la rân-
dul său, a trebuit să înveţe că viaţa se află în mâna lui Dumnezeu, 
nu în puterile extraordinare (Jud. 15.18-19).

În mâinile unui Dumnezeu atotputernic, apa nu este niciodată 
o simplă „apă de ploaie“. Ea poate fi puntea de gheaţă care 
protejează viaţa acvatică de gerul iernii; ea poate fi puterea abu-
rului care pune în mişcare locomotivele; ea poate fi seva care 
duce mineralele din pământ spre plante; ea poate fi …aparenţa de 
sânge care să ducă la un atac sinucigaş pe duşmanii poporului lui 
Dumnezeu.  Iată cum s-a întâmplat:

„Şi dimineaţa, în clipa când se aducea jertfa, iată 
că a venit apa de pe drumul Edomului, şi s-a umplut 
ţara de apă. 

Însă, toţi moabiţii, auzind că împăraţii se suie să 
lupte împotriva lor, au chemat pe toţi cei în vârstă să 
poarte armele şi mai mari chiar, şi au stătut la hotar. 
S-au sculat dis-de-dimineaţă, şi când a strălucit soa-
rele peste ape, moabiţii au văzut în faţa lor apele roşii 
ca sângele. 

Ei au zis: «Este sânge! Împăraţii au scos sa-
bia între ei, s-au tăiat unii pe alţii; acum, la pradă, 
moabiţi!» Şi au mers împotriva taberei lui Israel. Dar 
Israel s-a sculat, şi a bătut pe Moab, care a luat-o la 
fugă dinaintea lor. 



204

Au pătruns în ţară, şi au bătut pe Moab. Au 
sfărâmat cetăţile, au aruncat fiecare pietre, în toate 
ogoarele cele mai bune şi le-au umplut cu pietre, au as-
tupat toate izvoarele de apă, şi au tăiat toţi copacii cei 
buni; prăştiaşii au înconjurat şi au bătut Chir-Hareset, 
din care n-au lăsat decât pietrele.“ (2 Regi 3.20-25).

Ultima parte din relatarea acestui episod constituie prin ea 
însăşi un mesaj special. Textul pune în contrast religia lui Israel, 
în care este desăvârşită demnitatea omului în ascultare de legile 
şi rânduielile lui Dumnezeu, cu religiile păgâne dezumanizante şi 
demonice. Dezgustul copiilor lui Israel a fost aşa de mare încât au 
preferat să se retragă, decât să asiste la un asemenea spectacol:

„Împăratul Moabului, văzând că fusese înfrânt în 
luptă, a luat cu el şapte sute de oameni, care scoteau 
sabia, să-şi croiască drum până la împăratul Edomu-
lui; dar n-au putut. 

A luat atunci pe fiul său întâi-născut, care trebuia 
să domnească în locul lui, şi l-a adus ca ardere-de-tot 
pe zid. Şi o mare mânie a cuprins pe Israel, care s-a 
depărtat de împăratul Moabului, şi s-a întors în ţară.“ 
(2 Regi 3.26-27).



205

C
hem

area tronului

21.  
 

Patru binecuvântări acordate  
într-o vreme blestemată  

(2 Regi 4:1-44)

Ne aflăm în vremea numită de comentatori şi rabini „vremea 
Izabelei“ şi a influenţei ei malefice. Ca o maree neagră venită din 
Sidon prin căsătoria cu Ahab (1 Regi 16.31), ea a rămas în viaţă 
după moartea acestuia şi a continuat să răspândească întunericul 
idolatriei sale îndrăcite asupra lui Israel, în Nord, şi, încet, încet 
coborând ca o înnoptare mortală asupra Ierusalimului şi a Rega-
tului de Sud. 

Am văzut deja cum pe Ahazia, unul dintre fiii ei, Dumnezeu l-a 
„condamnat la moarte“ pentru că L-a ignorat pe El, preferând să-l 
consulte pe Baal-Zebub, dumnezeul Ecronului (2 Regi 1.3-4).  

Ne aflăm acum pe vremea domniei lui Ioram, fratele lui Aha-
zia, cumnatul şi prietenul inoportun al lui Iosafat, cel de pe tronul 
lui Iuda din Ierusalim. Am văzut cu cât dispreţ l-a întâmpinat Eli-
sei pe Ioram şi ce i-a spus din partea lui Dumnezeu: 

„Viu este Domnul oştirilor, al cărui slujitor sunt, 
că, dacă n-aş avea în vedere pe Iosafat, împăratul lui 
Iuda, pe tine nu te-aş băga deloc în seamă, şi nici nu 
m-aş uita la tine.“ (2 Regi 3.14). 



206

Din acest moment şi până la capitolul 8.25, Ioram va fi igno-
rat de Dumnezeu. Sentinţa „pe tine nu te-aş băga deloc în seamă, 
şi nici nu m-aş uita la tine“ se va materializa printr-un procedeu 
literar folosit şi în alte părţi ale Bibliei. Duhul Sfânt, cel care a 
supravegheat şi inspirat scrierea acestor texte, va refuza sistema-
tic să-l pomenească pe Ioram „pe nume“. El va fi numit generic 
„împăratul lui Israel“ (2 Regi 5.5, 7; 6.8, 26, 30, 31, 33 etc.; 7.2; 
8.4). Singura alternativă posibilă pentru identificarea lui Ioram în 
aceste texte este expresia „acest fiu de ucigaş“ folosită în 2 Regi 
6.32. Pedeapsa acestui anonimat va fi ridicată doar la sfârşit, ca 
să ştim şi să înţelegem că Ioram este „împăratul lui Israel“.

Una din fetele lui Ahab, Atalia, a fost strecurată dibaci de Iza-
bela ca soţie pentru fiul lui Iosafat, care a purtat tot numele de 
Ioram (2 Regi 8.16-18,  25-27). Această femeie din casa lui Omri 
a fost apoi instrumentul satanic prin care s-a încercat suprimarea 
urmaşilor lui Iuda şi David, din care trebuia să vină „la plinirea 
vremii“ Mesia (2 Regi 11.1-3). 

Umbra malefică a Izabelei din această adâncă noapte a idola-
triei demonice în care a căzut Israelul avea să ia sfârşit când Iehu, 
„uraganul lui Dumnezeu“ va nimici regii contaminaţi de idola-
trie din Samaria şi din Ierusalim, iar preotul Iehoiada o va omorî 
pe Atalia şi-l va unge ca nou rege pe Ioas, fiul davidic salvat de 
Providenţa divină (2 Regi 11.4-20).

Am actualizat acest context istoric pentru a explica de ce 
urmează, în plin dosar al împăratului Ioram, câteva capitole 
dedicate faptelor minunate ale lui Elisei. În noaptea conştiinţei 
religioase a poporului Său, Dumnezeu le-a trimis evreilor un 
luceafăr strălucitor. Sub pedeapsa generală acordată de Dumne-
zeu pentru păcat, puţinii credincioşi din poporul Domnului n-au 
fost uitaţi, iar Elisei a fost cel chemat să le uşureze suferinţele.

Warren W. Wiersbe ne atrage atenţia că într-o vreme când po-
porul, ca întreg, trăia departe de Domnul, în idolatria instaurată 
de Ioaram şi Izabela „Elisei a slujit persoanelor şi s-a împrietenit 
cu cei care şi-au deschis casa ca să-l găzduiască. Din acest punct 
de vedere, el s-a asemănat mai mult cu Domnul Isus, în timp ce 
Ilie a fost mai mult ca Ioan Botezătorul: singuratec, colţuros, un 
predicator chemat să se adreseze naţiunii.  …Un soţ moare, dar 
Dumnezeu poartă de grijă familiei rămase în urmă (2 Regi 4.1-7). 



207

Moare apoi un fiu, dar, prin Elisei, Dumnezeu îl readuce la viaţă 
şi-l redă familiei (2 Regi 4.8-37). Un grup de fii ai proorocilor 
sunt pe moarte pentru că s-au otrăvit cu curcubete sălbatice, dar, 
prin Elisei, Dumnezeu înlătură pericolul mortal (2 Regi 4.38-41). 
Un grup de oameni erau morţi de foame, dar, prin Elisei, Dumne-
zeu înmulţeşte pâinile şi îi satură (2 Regi 4.42-44). În toate aceste 
minuni, îndemnul capital este să-I dai lui Dumnezeu ceea ce ai şi 
să-L laşi apoi să facă El ce vrea şi poate cu ceea ce I-ai dat.

...Din felul în care reacţionează, se vede că Ghehazi, slujitorul 
lui Elisei,  a intrat într-o perioadă spirituală de declin al credinţei. 
După cum vom vedea în capitolul următor, consecinţele nu vor 
întârzia să apară. El este lipsit de sensibilitate faţă de femeia din 
Sunem (2 Regi 4.27), este lipsit de putere faţă de copilul care 
tocmai murise (2 Regi 4.31) şi îndrăzneşte să-l înfrunte şi să-l iro-
nizeze pe Elisei în faţa celorlalţi oameni (2 Regi 4.43). Este foarte 
clar că putem sta în părtăşia oamenilor mari ai lui Dumnezeu, 
ca şi Elisei, şi totuşi să mimăm doar viaţa de credinţă, străini de 
puterea ei. Putem chiar să ne pierdem! Vegheaţi dar! Ce vă spun 
vouă, spun tuturor: Vegheaţi!“ (traducere din Warren W. Wier-
sbe, „With The Word“, p. 212, 213).

Capitolul 4 din 2 Regi în care sunt redate cele patru minuni pe 
care le-am supranumit, după cum aţi văzut, „patru binecuvântări 
acordate într-o vreme blestemată“ poate fi analizat în mai multe 
feluri. 

Metaforic, femeia văduvă aflată în pericolul de a fi dusă în 
robie, poate reprezenta poporul Israel. Trăind fără Dumnezeu, 
naţiunea avea statutul unei văduve. Gestul lui Elisei arată că 
Dumnezeu Se îndură de Israel şi-i va păstra accesul la sfinţire 
(untdelemn) şi la viaţă (făină) din belşug.

Tot metaforic, şi familia femeii bogate fără copii, poa-
te reprezenta Israelul, prosper, dar fără viitor. Moartea şi 
învierea copilului poate semnifica faptul că în ciuda lipsei de 
viaţă spirituală prin care va trece, Dumnezeu va aduce acest po-
por la viaţă, suflându-i iar în nări suflare de viaţă ca în momentul 
creaţiei din Geneza.

Tot metaforic, minunea vindecării celor otrăviţi cu curcube-
te sălbatice şi ameliorarea mâncării respective poate simboliza 
vremea periculoasă de confuzie în care se afla Israelul din cauza 



208

religiei „sălbatice“ înghiţite fără discernământ, precum şi harul 
vindecării prin bobul zdrobit al grâului: făina.

La fel de metaforic, înmulţirea pâinilor ne poate trimite direct 
la minunea care avea să fie săvârşită de Însuşi Domnul Isus, şi ea 
la rândul ei un simbol al mântuirii pregătite de Dumnezeu (Ioan 
6). Fiecare din aceste patru minuni săvârşite de Elisei poate oferi 
un studiu de sine stătător, cu lecţii practice distincte. 

(I) În înmulţirea untdelemnului, vedem paşii rezolvării unei 
stări de criză:  

(a) văduva unuia dintre fiii proorocilor îşi identifică problema; 
(b) văduva ştie unde să se ducă cu problema ei.
Iată relatarea biblică:

„O femeie dintre nevestele fiilor proorocilor a stri-
gat lui Elisei: «Robul tău, bărbatul meu, a murit, şi ştii 
că robul tău se temea de Domnul; şi cel ce l-a împru-
mutat a venit să ia cei doi copii ai mei şi să-i facă robi.“ 
(2 Regi 4.1).

(c) văduva acceptă soluţia şi o aplică, chiar dacă i se pare 
nerealistă;

(d) mărimea binecuvântării divine este pe măsura credinţei 
noastre.

Iată continuarea textului biblic:

„Elisei i-a zis: «Ce pot să fac pentru tine? Spune-
mi ce ai acasă?» Ea a răspuns: «Roaba ta n-are acasă 
decât un vas cu untdelemn.» Şi el a zis: «Du-te de cere 
vase de afară dela toţi vecinii tăi, vase goale, şi nu cere 
puţine. 

Când te vei întoarce, închide uşa după tine şi după 
copiii tăi; toarnă din untdelemn în toate aceste vase, şi 
pune-le deoparte pe cele pline.»

Atunci ea a plecat de la el. A închis uşa după ea şi 
după copiii ei; ei îi apropiau vasele, şi ea turna din un-
tdelemn în ele. Când s-au umplut vasele, ea a zis fiului 
său: «Mai dă-mi un vas.» Dar el i-a răspuns: «Nu mai 
este niciun vas.» 



209

Şi n-a mai curs untdelemn. Ea s-a dus de a spus 
omului lui Dumnezeu lucrul acesta. Şi el a zis: «Du-te 
de vinde untdelemnul, şi plăteşte-ţi datoria; iar cu ce 
va rămâne, vei trăi tu şi fiii tăi.»“ (2 Regi 4.2-7).

Observaţi că nu untdelemnul a ...secat, ci vasele cerute de 
văduvă de la vecini s-au ...epuizat: untdelemnul s-a înmulţit 
pentru exact atâtea vase câte a avut femeia credinţă să ceară. De 
aceea îi spusese Elisei: „…şi nu cere puţine“.

(II) La fel, învierea fiului sunamitei ne permite să observăm: 
(a) O femeie care a înţeles problema unui profet:

„Într-o zi Elisei trecea prin Sunem. Acolo era o 
femeie bogată. Ea a stăruit de el să primească să 
mănânce la ea. Şi ori de câte ori trecea, se ducea să 
mănânce la ea. 

Ea a zis bărbatului ei: «Iată, ştiu că omul acesta 
care trece totdeauna pe la noi, este un om sfânt al lui 
Dumnezeu. 

Să facem o mică odaie sus cu ziduri, şi să punem în 
ea un pat pentru el, o masă, un scaun şi un sfeşnic, ca 
să stea acolo când va veni la noi.»

Elisei, întorcându-se la Sunem, s-a dus în odaia de 
sus şi s-a culcat acolo.“ (2 Regi 4.8-11).

Femeia aceasta a ştiut care este „strictul necesar“ pentru un 
om al lui Dumnezeu: o odaie unde să stea singur, un pat în care să 
se odihnească, o masă şi un scaun unde să studieze Cuvântul şi un 
sfeşnic, pentru orele de priveghi şi studiu de noapte.

(b) Un profet care înţelege problema unei femei:

„El a zis slujitorului său Ghehazi: «Cheamă pe 
sunamita aceasta!» Ghehazi a chemat-o, şi ea a venit 
înaintea lui. Şi Elisei a zis lui Ghehazi: «Spune-i: ‘Iată, 
pentru noi tu ţi-ai făcut toată tulburarea aceasta, noi 
ce putem face pentru tine? Trebuie să vorbim pentru 
tine împăratului sau căpeteniei oştirii?’ 

Ea a răspuns: «Eu locuiesc liniştită în mijlocul 
poporului meu.» Şi el a zis: «Ce să fac pentru ea?» 



210

Ghehazi a răspuns: «Ea n-are fiu, şi bărbatul ei este 
bătrân.» Şi el a zis: «Cheamă-o!» Ghehazi a chemat-o, 
şi ea a venit la uşă. 

Elisei i-a zis: «La anul, pe vremea aceasta, vei ţine 
în braţe un fiu.» Şi ea a zis: «Nu! domnul meu, omule 
al lui Dumnezeu, nu amăgi pe roaba ta!» 

Femeia a rămas însărcinată, şi a născut un fiu 
chiar pe vremea aceea, în anul următor, cum îi spusese 
Elisei.“ (2 Regi 4.12-17).

Cuvintele „nu mă amăgi!“ n-aveau ce căuta alături de expresia 
„omule al lui Dumnezeu“. Sunamita credea în Dumnezeu, dar nu 
îndeajuns. Dumnezeu nu amăgeşte pe nimeni. El poate face orice, 
oricând şi cu oricine. Femeia aceasta avea nevoie de o minune în 
două tranşe, ceea ce s-a şi întâmplat. Întâlnim iarăşi un copil care 
vine pe lume dincolo de limitele naturale, la vârsta bătrâneţii şi a 
neputinţei. Dar vom întâlni de data aceasta un copil care …moare. 
Sunamita avea neapărată nevoie de această experienţă.

(c) O moarte fizică destinată fortificării credinţei:

„Copilul s-a făcut mare. Şi într-o zi când se dusese 
pe la tatăl său la secerători, a zis tatălui său: «Capul 
meu! Capul meu!» Tatăl a zis slujitorului său: «Du-l la 
mamă-sa!» Slujitorul l-a luat şi l-a dus la mamă-sa. 

Şi copilul a stat pe genunchii mamei sale până la 
amiază, şi apoi a murit. Ea s-a suit, l-a culcat pe patul 
omului lui Dumnezeu, a închis uşa după ea, şi a ieşit. 

A chemat pe bărbatul ei, şi a zis: «Trimite-mi, 
te rog, un slujitor şi o măgăriţă; vreau să mă duc în 
grabă la omul lui Dumnezeu, şi apoi mă voi întoarce.» 

Şi el a zis: «Pentru ce vrei să te duci astăzi la el? 
Doar nu este nici lună nouă, nici sabat.» Ea a răspuns: 
«Fii pe pace!» 

Apoi a pus şaua pe măgăriţă, şi a zis slujitorului 
său: «Mână, şi pleacă! Să nu opreşti pe drum decât 
când ţi-oi spune.»

 Ea a plecat deci şi s-a dus la omul lui Dumnezeu 
pe muntele Carmel. Omul lui Dumnezeu a văzut-o de 



211

departe şi a zis slujitorului său Ghehazi: «Iată pe su-
namita aceea! 

Acum, aleargă dar înaintea ei, şi spune-i: «Eşti 
bine? Bărbatul tău şi copilul sunt bine?» Ea a răspuns: 
«Bine.»  Şi cum a ajuns la omul lui Dumnezeu pe mun-
te, i-a îmbrăţişat picioarele. Ghehazi s-a apropiat s-o 
dea înapoi. 

Dar omul lui Dumnezeu a zis: «Lasă-o, căci este 
tare amărâtă, şi Domnul mi-a ascuns lucrul acesta, şi 
nu mi l-a făcut cunoscut.» Atunci ea a zis: «Am cerut 
eu oare domnului meu un fiu? N-am zis eu: Nu mă 
amăgi?»“(2 Regi 4.18-27).

Iată adus în prim plan motivul morţii copilului! Femeia avea 
nevoie să fie convinsă că Dumnezeu nu amăgeşte pe nimeni. Ce 
zice, El face, indiferent dacă avem noi credinţă sau nu. Sunamita 
avea nevoie de o experienţă care să-i cimenteze şi să-i mărească 
delicata ei credinţă în Dumnezeu.

„Şi Elisei a zis lui Ghehazi: «Încinge-ţi mijlocul, ia 
toiagul meu în mână, şi pleacă. Dacă vei întâlni pe ci-
neva, să nu-l întrebi de sănătate; şi dacă te va întreba 
cineva de sănătate, să nu-i răspunzi. 

Să pui toiagul meu pe faţa copilului.» 



212

Mama copilului a zis: «Viu este Domnul şi viu este 
sufletul tău că nu te voi părăsi.» Şi el s-a sculat şi a 
mers după ea. Ghehazi le-o luase înainte, şi pusese 
toiagul pe faţa copilului; dar n-a dat nici glas, nici 
semn de simţire. 

S-a întors înaintea lui Elisei, i-a spus lucrul acesta, 
şi a zis: «Copilul nu s-a trezit». Când a ajuns Elisei în 
casă, iată că murise copilul, culcat în patul lui. 

Elisei a intrat şi a închis uşa după ei amândoi, şi 
s-a rugat Domnului. S-a suit, şi s-a culcat pe copil; şi-a 
pus gura pe gura lui, ochii lui pe ochii lui, mâinile lui 
pe mâinile lui, şi s-a întins peste el. Şi trupul copilului 
s-a încălzit. 

Elisei a plecat, a mers încoace şi încolo prin casă, 
apoi s-a suit iarăşi şi s-a întins peste copil. Şi copilul a 
strănutat de şapte ori, şi a deschis ochii. 

Elisei a chemat pe Ghehazi, şi a zis: «Cheamă pe 
Sunamita.» Ghehazi a chemat-o, şi ea a venit la Elisei, 
care a zis: «Ia-ţi fiul!» 

Ea s-a dus şi s-a aruncat la picioarele lui, şi s-a 
închinat până la pamânt. Şi şi-a luat fiul, şi a ieşit 
afară.“ (2 Regi 4.29-37).

Ca s-o răsplătească pentru amabilitatea manifestată faţă de 
solul Lui, Dumnezeu nu S-a mulţumit doar să-i dea un fiu femeii 
din Sunem. El i-a dat posibilitatea unei experienţe personale 
maiadânci, din care să i se întărească credinţa.

(III) Din minunea vindecării celor otrăviţi cu curcubetele 
sălbatice învăţăm câteva lucruri însemnate:

(1) Păcatul oamenilor duce la vremuri de pedeapsă, iar pe-
deapsa vine peste toţi, chiar şi peste fiii proorocilor. Seceta era „în 
ţară“, dar foame era şi în casa fiilor proorocilor!

„Elisei s-a întors la Ghilgal, şi în ţară bântuia o 
foamete. Pe când fiii proorocilor şedeau înaintea lui, 
a zis slujitorului său: «Pune oala cea mare, şi fierbe o 
ciorbă pentru fiii proorocilor!»“ (2 Regi 4.38).



213

(2) În vremuri de secetă, cresc pe câmp curcubete sălbatice. 
Hrana poate părea frumoasă la privit şi la gust, şi totuşi să fie 
otrăvitoare.

„Unul din ei a ieşit pe câmp să culeagă verdeţuri; 
a găsit viţă sălbatică şi a cules din ea curcubete 
sălbatice, până şi-a umplut haina. Când s-a întors, le-a 
tăiat în bucăţi în oala cu ciorbă, căci nu le cunoştea.  

Au dat oamenilor acelora să mănânce. Dar, cum 
au mâncat din ciorba aceea, au strigat: «Omule al lui 
Dumnezeu, moartea este în oală!» Şi n-au putut să 
mănânce.“ (2 Regi 4.39-40).

(3) Chiar şi curcubetele sălbatice pot fi mâncate fără grijă, 
dacă au fost ...tratate de către un om al lui Dumnezeu:

„Elisei a zis: «Luaţi făină.» A aruncat făină în oală, 
şi a zis: «Dă oamenilor acestora să mănânce.» Şi nu 
mai era nimic vătămător în oală.“ (2 Regi 4.41).

(IV) Din minunea înmulţirii pâinilor aflăm următoarele:
(1) Fiii proorocilor aflaţi împreună cu Elisei erau în număr de 

o sută, fiind întreţinuţi din munca lor şi din dărnicia oamenilor de 
bine din ţară:

„A venit un om din Baal-Şalişa. A adus pâine din 
cele dintâi roade omului lui Dumnezeu, şi anume 
douăzeci de pâini de orz, şi spice noi în sac.“ (2 Regi 
4.42).

(2) Al doilea lucru pe care ni-l confirmă textul este că „şcolile 
fiilor proorocilor“ o duceau bine foarte rar şi că cel mai adesea 
ceea ce aveau şi ceea ce li se dădea era cu mult sub limita lucruri-
lor de care au nevoie:

„Elisei a zis: «Dă oamenilor acestora să mănânce.» 
Slujitorul său a răspuns: «Cum pot să dau din ele la o 
sută de inşi?»“ (2 Regi 42b-43a).

 (3) Al treilea lucru pe care-l învăţăm din minunea respectivă 
este şi cel mai important, şi anume că „puţin este întotdeauna 



214

suficient, când se ia cu mulţumire şi când este înmulţit de 
rugăciunea credinţei“:

„Dar Elisei a zis: «Dă oamenilor să mănânce; căci 
aşa vorbeşte Domnul: Vor mânca, şi va mai rămâne.»“ 
Atunci le-a pus pâinile înainte; şi au mâncat şi le-a 
mai şi rămas, după Cuvântul Domnului.“ (2 Regi 
4.43b-44).

Cele patru minuni redate în 2 Regi 4 sunt patru dovezi că Du-
mnezeu este aproape de oamenii care Îi rămân credincioşi chiar 
şi în timp de apostazie generală. Fără nici o îndoială, Dumnezeu 
caută credinţa, răsplăteşte credinţa, caută să mărească această 
credinţă şi o pune la încercare.

În cazul femeii văduve, Elisei îi spune: „...şi nu cere puţine“ (2 
Regi 4.3), pentru că răsplata va fi pe măsura credinţei tale şi …aşa 
a fost (vers. 6). 

În cazul femeii bogate din Sunem, acel „nu mă amăgi“ trebuia 
tratat dincolo de nivelul unei credinţe într-o naştere la bătrâneţe, 
la acela al unei posibile învieri din morţi! 

În cazul fiiilor proorocilor otrăviţi, masa trebuia continuată 
din acelaşi vas otrăvit! Ceea ce a cerut o mare doză de credinţă! 

În cazul înmulţirii pâinilor, protestul „raţional“ al slujitorului 
trebuia depăşit prin ascultare fără îndoieli. Şi aşa a fost!



215

C
hem

area tronului

22.  
 

Vindecarea lui Naaman,  
argumente pentru credinţă  

(2 Regi  5)

Ne aflăm tot în „vremea Izabelei“. Ca o maree neagră venită 
din Sidon (1 Regi 16.31), ea a continuat și după moartea lui Ahab 
să răspândească întunericul idolatru asupra Israelului şi să co-
boare ca o înnoptare mortală asupra Ierusalimului şi a Regatului 
de Sud. Aparent neputincios şi învins în războiul cu idolatria din 
ţară, Iehova este în realitate Stăpân în afacerile lumii, singurul 
Izbăvitor din univers şi singurul vrednic de închinare! Pasajul 
care ne stă înainte va demonstra că: (a) Dumnezeul lui Israel este 
cel ce hotărăşte în treburile popoarelor; (b. Dumnezeul lui Israel 
este singurul Dumnezeu care poate da izbăvirea; (c) Dumnezeul 
lui Israel este singurul Dumnezeu care merită închinarea. Să le 
luăm pe rând:

 Dumnezeul lui Israel este Cel ce hotărăşte 
 în treburile popoarelor

Capitolul debutează cu afirmaţia că Dumnezeu S-a implicat 
personal în ceea ce se întâmplase în Siria:



216

„Naaman, căpetenia oştirii împăratului Siriei, avea 
trecere înaintea stăpânului său şi mare vază; căci prin 
el izbăvise Domnul pe sirieni.“ (2 Regi 5.1a). 

Dumnezeul Bibliei nu este doar Dumnezeul evreilor! El este 
Tatăl tuturor popoarelor, îngrijindu-le pe toate și păsându-i de 
ceea ce se întâmplă cu fiecare din ele, așa cum avea să învețe Iona 
și așa cum ne spune psalmul 87:

„Atunci şi Domnul a zis: ,,Ţie îţi este milă de curcu-
betele acesta, care nu te -a costat nici o trudă şi pe care 
nu tu l-ai făcut să crească, ci într’o noapte s’a născut şi 
într’o noapte a pierit. Şi mie să nu-Mi fie milă de Nini-
ve, cetatea cea mare, în care se află mai mult de o sută 
douăzeci de mii de oameni, cari nu ştiu să deosebească 
dreapta de stînga lor, afară de o mulţime... de vite!“ 
(Iona 4:10-11).

„Eu pomenesc Egiptul şi Babilonul printre cei ce 
Mă cunosc; iată, ţara Filistenilor, Tirul, cu Etiopia: 
,,în Sion s’au născut.“ - Iar despre Sion este zis: ,,Toţi 
s’au născut în el,“ şi Cel Prea Înalt îl întăreşte. Domnul 
numără popoarele, scriindu-le: ,,Acolo s’au născut.`` 
- Şi cei ce cîntă şi ceice joacă strigă: ,,Toate izvoarele 
mele sînt în Tine“ ( Ps. 87:4-7). 

Desigur, Naaman nu avea de unde să ştie că Domnul îi dăduse 
această mare biruinţă, dar avea s-o afle nu peste foarte multă vre-
me …

Dumnezeul lui Israel este singurul care poate da izbăvirea 

Încercările vieţii sunt tot atâtea ocazii în care fiecare dintre 
noi trebuie să se convingă de aceasta. Fetiţa de nici doisprezece 
ani care este pomenită în text (aşa implică termenul folosit în ori-
ginal) a fost crescută bine în casa părinţilor ei credincioşi. Criza 
prin care trecea ea acum nu-i zdruncinase credinţa, ci i-a pus-o 
la lucru. Deşi era acum o roabă, putea oferi o soluţie certă pentru 
rezolvarea necazului care dăduse peste stăpânul ei:

„Dar omul acesta tare şi viteaz era lepros. Şi sirie-
nii ieşiseră în cete la o luptă, şi aduseseră roabă pe o 



217

fetiţă din ţara lui Israel. Ea era în slujba nevestei lui 
Naaman. 

Şi ea a zis stăpânei sale: «Oh, dacă domnul meu 
ar fi la proorocul acela din Samaria, proorocul l-ar 
tămădui de lepra lui!»“ (2 Regi 5.1b-3).

Cine era omul cel mai important din Israel pe vremea aceea? 
Vorbele fetiţei luată roabă îl îndeamnă pe stăpânul ei să se ducă la 
…Elisei. Reacţia lui Naaman şi mai ales reacţia lui Ioram, pecet-
luiesc această realitate. Vizita lui Naaman în Israel este bazată pe 
putere, dar şi pe respect. Înaltul demnitar pleacă cu o scrisoare de 
recomandare din partea împăratului Siriei, dar ia cu el şi foarte 
importante cantităţi de daruri pentru cel care avea să-l ajute în 
Israel:

„Naaman s-a dus şi a spus stăpânului său: «Fata 
aceea din ţara lui Israel a vorbit aşa şi aşa.» Şi 
împăratul Siriei a zis: «Du-te la Samaria, şi voi trimite 
o scrisoare împăratului lui Israel.» 

A plecat, luând cu el zece talanţi de argint, şase mii 
de sicli de aur, şi zece haine de schimb.“ (2 Regi 5.4-5).

Greutatea darurilor pregătite de Naaman pentru cei din Israel 
a fost de circa 300 kilograme de argint, 70 de kilograme de aur, 10 
schimburi de haine împărăteşti. Pe vremea aceea, hainele aveau o 
mult mai mare importanţă şi căutare decât astăzi. 

Greşeala lui Naaman a constat în faptul că el s-a dus să 
vorbească cu Ioram, împăratul, nu cu Elisei, omul lui Dumnezeu. 
Reacţia lui Ioram a dovedit cât de mult se înşelase Naaman. El 
crezuse că, aşa cum ar fi fost normal, între împăratul lui Israel şi 
Elisei existau legături apropiate. Naaman dorise să respecte „pro-
tocolul“ unei astfel de vizite. Însă, realitatea era tristă. Ioram era 
nu numai departe de Elisei, ci departe şi de Iehova, Dumnezeul 
lui Israel. Panica lui dă pe faţă cât de superficială era credinţa lui 
în Iehova.

„A dus împăratului lui Israel scrisoarea, care 
glăsuia aşa: «Acum, când vei primi scrisoarea aceas-
ta, vei şti că îţi trimit pe slujitorul meu Naaman, ca 
să-l vindeci de lepra lui.» 



218

După ce a citit scrisoarea, împăratul lui Israel şi-a 
rupt hainele, şi a zis: «Oare sunt eu Dumnezeu, ca să 
omor şi să înviez, de-mi spune să vindec pe un om de 
lepra lui? Să ştiţi dar şi să înţelegeţi că el caută prilej 
de ceartă cu mine.»“ (2 Regi 5.6-7).

Gestul împăratului a fost cunoscut foarte repede în toată Sa-
maria şi a trezit repulsia lui Elisei. Ce mare diferenţă între reacţia 
împăratului şi atitudinea lui Elisei!

„Când a auzit Elisei, omul lui Dumnezeu, că 
împăratul lui Israel şi-a sfâşiat hainele, a trimis să 
spună împăratului: 

«Pentru ce ţi-ai sfâşiat hainele? Lasă-l să vină la 
mine, şi va şti că este un prooroc în Israel!»“ (2 Regi 
5.8).

După cum Ilie a fost un prooroc pentru Ahab, Elisei este un 
prooroc pentru Ioram. Cei doi profeţi Îl reprezintă cu demnitate 
şi curaj pe Iehova, într-o vreme în care cei care se aflau pe tronul 
naţiunii erau şi …ruşinea acelei naţiuni.

Aşadar, Naaman părăseşte Samaria şi se îndreaptă spre polul 
de putere divină reprezentat de Elisei. Toate speranţele lui, pu-
ternic zdruncinate de întâlnirea cu împăratul lui Israel, sunt puse 
acum în acest prooroc despre care îi vorbise fetiţa ajunsă într-un 
mod providenţial ca roabă în casa lui din Siria.

„Naaman a venit cu caii şi cu carul lui, şi s-a oprit 
la poarta casei lui Elisei.“ (2 Regi 5.9).

Cum lucrează Dumnezeu? Iată o întrebare care trebuie să-l 
fi preocupat pe Naaman. În mintea lui, el îşi crease chiar un 
anumit scenariu despre cum se vor desfăşura lucrurile. Însă, 
imaginaţia lui era una păgână, iar scenariul născocit de el era fals. 
Nu-i de mirare că realitatea i-a distrus visul şi a cauzat o mare 
dezamăgire.

„Elisei a trimis să-i spună printr-un sol: «Du-te, şi 
scaldă-te de şapte ori în Iordan; şi carnea ţi se va face 
sănătoasă, şi vei fi curat.»“ (2 Regi 5.10).

Legea lui Moise prevedea stropirea „de şapte ori“ în procesul 
de vindecare a leprei:



219

„Să stropească de şapte ori pe cel ce trebuie curăţit 
de lepră. Apoi să-l declare curat, şi să dea drumul 
păsării celei vii pe câmp.“  (Lev. 14.17).

„Naaman s-a mâniat, şi a plecat, zicând: «Eu cre-
deam că va ieşi la mine, se va înfăţişa el însuşi, va 
chema Numele Domnului, Dumnezeului lui, îşi va duce 
mâna pe locul rănii, şi va vindeca lepra. 

Nu sunt oare râurile Damascului, Abana şi Parpar, 
mai bune decât toate apele lui Israel? N-aş fi putut 
oare să mă spăl în ele şi să mă fac curat?» 

Şi s-a întors şi a plecat plin de mânie.“ (2 Regi 
5.11-12).

Chiar şi atunci când suntem conştienţi de neputinţa noastră 
de a ne rezolva problemele vieţii, mândria noastră este gata să-I 
dicteze lui Dumnezeu cum să le rezolve. Suntem convinşi că El 
le poate rezolva, dar suntem la fel de convinşi că El are nevoie 
de înţelepciunea sfaturilor noastre! În orgoliul nostru, suntem 
gata să-L lăsăm pe El să intervină, dar numai dacă o va face aşa 
cum credem noi că este bine, numai prin metodele alese de inima 
noastră. 

Ce trist şi ce caragios! 
Deşi nu putem face nimic, avem pretenţia că am putea face 

oricând „un lucru greu“, prin care să-L convingem şi să-L ajutăm 
pe Cel Atotputernic. Iată-ne pe fiecare dintre noi, ilustraţi în 
caraghioasa atitudine a lui Naaman şi în corecţia aplicată de 
neaşteptat de înţelepţii lui slujitori. 

De fapt, întreaga întâmplare ne îndeamnă spre o concluzie 
interesantă despre personalitatea lui Naaman. Temutul gene-
ral era un om bun la suflet, căruia până şi slujitorii lui îi doreau 
binele. 

O a doua concluzie este că Naaman, de care ascultau toţi când 
era vorba de câmpul de luptă, era suficient de smerit ca să ascul-
te de robii săi, altfel aceştia nici n-ar fi avut curaj să-şi deschidă 
gura:

„Dar slujitorii lui s-au apropiat să-i vorbească, şi 
au zis: «Părinte, dacă proorocul ţi-ar fi cerut un lucru 



220

greu, nu l-ai fi făcut? Cu atât mai mult trebuie să faci 
ce ţi-a spus: Scaldă-te, şi vei fi curat!»“ (2 Regi 5.13).

Orice nebun se poate lăsa stăpânit de nervi şi poate 
lua hotărâri pripite, dar numai înţelepţii ştiu să-şi cur-
me mânia când primesc o sfătuire înţeleaptă. Cartea 
Proverbele spune:

„Cel ce mustră pe un batjocoritor îşi trage dispreţ, 
şi cel ce caută să îndrepte pe cel rău se alege cu ocară. 
Nu mustra pe cel batjocoritor, ca să nu te urască; 
mustră pe cel înţelept, şi el te va iubi!“ (Prov. 9.7-8).

„S-a pogorât atunci şi s-a cufundat de şapte ori în 
Iordan, după cuvântul omului lui Dumnezeu; şi carnea 
lui s-a făcut iarăşi cum este carnea unui copilaş, şi s-a 
curăţit. 

Naaman s-a întors la omul lui Dumnezeu cu tot 
alaiul lui. 

Când a ajuns, s-a înfăţişat înaintea lui, şi a zis: 
«Iată, cunosc acum că nu este Dumnezeu pe tot 
pământul, decât în Israel. Şi acum, primeşte, rogu-te, 
un dar din partea robului tău.» 

Elisei a răspuns: «Viu este Domnul, al cărui sluji-
tor sunt, că nu voi primi.» Naaman a stăruit de el să 
primească, dar el n-a vrut.“ (2 Regi 5.15-16).

Textul conţine una din cele mai însemnate convertiri din 
Vechiul Testament. Ca şi Rahav (Ios. 2.9-13), Rut (Rut 1.16-18), 
corăbierii şi ninivitenii din cartea Iona (Iona 1.16; 3.6-10), Naa-
man a ajuns să se încreadă în Domnul. 

Încă din Geneza 12.2-3 Dumnezeu a anunţat că vrea să bine-
cuvânteze toate poparele pământului prin urmaşii lui Avraam. 
Această dorinţă divină a fost împlinită acum prin ascultarea 
unei fetiţe de evrei şi a profetului Elisei. Deci, cum lucrează 
Dumnezeu? 

În primul rând, El face o rană pe care nimeni altul nu o poate 
vindeca. Aşa s-a întâmplat cu Naaman. Dar aşa stau lucrurile şi cu 
fiecare dintre noi. Numai Dumnezeu poate rezolva relele căderii 
noastre de după păcătuirea din Eden.  



221

În al doilea rând, Dumnezeu trimite spre cel necăjit un sol 
care să-i vorbească despre posibilitatea soluţionării problemei lui.  
În cazul lui Naaman, acest sol a fost un necăjit copil al lui Dumne-
zeu, o fetiţă ajunsă roabă.

În al treilea rând, Dumnezeu demontează tot eşafodajul mân-
driei noastre, lucrând cu totul „altfel“ decât am vrea noi să o facă, 
de multe ori chiar împotriva logicii celei mai elementare.  „Apele 
Abanei şi Parparei“ noastre sunt întotdeauna mai curate decât 
apele soluţiilor propuse de Dumnezeu!

În al patrulea rând, Dumnezeu deşi lucrează prin oameni, vrea 
să ne întâlnim în mod personal cu El, nu cu intermediarii Lui.  
Cheia rezolvării problemei este întotdeauna „ascultarea“ născută 
din abandonarea credinţei în braţele unui Dumnezeu care, deşi 
rămâne nevăzut, ne este întotdeauna mult mai aproape decât ne-
ar veni nouă să credem.

În al cincilea rând, Dumnezeu lucrează de dragul nostru, 
nu pentru ceea ce am putea noi să Îi dăm. Elisei a refuzat orice 
răsplată din partea lui Naaman, nu pentru că n-ar fi avut nevoie, 
ci pentru că Naaman avea nevoie de refuzul acesta. Sirianul tre-
buia convins că harul se primeşte, nu se merită şi nu se poate 
cumpăra pentru că nu este …de vânzare.

Numai Dumnezeul lui Israel merită închinare 

În urma întâlnirii cu o lucrare aşa de mare şi de înţeleaptă, 
Naaman ajunge la convingerea că Iehova din Israel este singurul 
Dumnezeu care merită închinarea omenească. Văzând că Elisei 
nu vrea să primească niciun dar, Naaman cere el un dar din par-
tea omului lui Dumnezeu. El are nevoie de ceva material şi de o …
încuviinţare spirituală. Elisei i le dă cu bucurie pe amândouă:

„Atunci Naaman a zis: «Fiindcă nu vrei să primeşti 
tu, îngăduie să se dea robului tău pământ cât pot duce 
doi catâri; căci robul tău nu mai vrea să mai aducă al-
tor dumnezei nici ardere-de-tot, nici jertfă, ci va aduce 
numai Domnului.

Iată totuşi ce rog pe Domnul să ierte robului tău: 
când stăpânul meu intră în casa lui Rimon să se 



222

închine acolo şi se sprijineşte pe mâna mea, mă închin 
şi eu în casa lui Rimon: să ierte Domnul pe robul tău, 
când mă voi închina în casa lui Rimon!» 

Elisei i-a zis. «Du-te în pace!»“ (2 Regi 5.17-19).

De ce a cerut Naaman voie să ducă pământ din Israel acasă la 
el în Siria? Gândirea vremii era că pământul unei ţări era poluat 
de idolatria practicată de locuitorii ei:

„Dacă priviţi ca necurată ţara care este moşia 
voastră, treceţi în ţara care este moşia Domnului, unde 
este aşezată locuinţa Domnului, şi aşezaţi-vă în mi-
jlocul nostru…“ (Ios. 22.19).

„ …tu, însă, vei muri într-un pământ necurat, şi Is-
rael va fi dus în robie departe de ţara lui!“ (Amos 7.17).

Prin cererea de a lua din Israel pământ „cât pot duce doi ca-
târi“, la el acasă, Naaman proclamă că Iehova din Israel este 
singurul Dumnezeu care merită închinarea. 

Naaman a venit în Israel cu problema pe care o dorea el 
rezolvată, dar Dumnezeu i-a rezolvat o problemă mult mai mare, 
despre care el nici nu ştiuse până atunci!

Transformarea lui Naaman este totală. Corupţia lui Ghehazi 
era pe cale să se desăvârşească. Întâlnirea dintre aceştia doi, îi dă 
ocazie autorului Scripturii să creioneze o scenă plină de aluzii şi 
de avertismente. 

Slujitorul lui Elisei plecase mai de mult pe panta tragică a celor 
pierduţi în marasmul trăirii în firea pământească. Omul acesta, 
prezentat în contrast cu cei credincioşi amintiţi deja în capitolul 
4 din 2 Regi, şi mai ales cu proaspătul convertit, Naaman, ne stă 
înainte ca tip al unui om care poate fi martor al minunilor, fără să 
ajungă minunat în caracter. Cazul Ghehazi ne avertizează de peri-
colul prăbuşirii celor care stau alături de sfinţii lui Dumnezeu, dar 
nu devin ei înşişi nişte oameni sfinţi.

În episodul cu femeia bogată din Sunem, Ghehazi se prezintă 
deja într-o postură greşită de vreme ce nu poate coborî din tur-
nul „obiceiurilor“ pentru a înţelege durerea celor din jur (2 Regi 
4.27).  



223

În episodul cu înmulţirea pâinilor pentru fiii proorocilor, 
Ghehazi este de-a dreptul obraznic cu Elisei, comportându-se la-
mentabil în faţa unei provocări a credinţei (2 Regi 4.43). 

Dar prăbuşirea lui Ghehazi iese clar la suprafaţă în acest epi-
sod cu Naaman:

„Ghehazi, slujitorul lui Elisei, omul lui Dumnezeu, a 
zis în sine: «Iată că stăpânul meu a cruţat pe sirianul 
acela Naaman, şi n-a primit din mâna lui ce adusese. 
Viu este Domnul că voi alerga după el, şi voi căpăta 
ceva de la el.»

Şi Ghehazi a alergat după Naaman. Naaman, când 
l-a văzut alergând după el, s-a dat jos din car ca să-i 
iasă înainte, şi a zis: «Este bine totul?» El a răspuns: 
«Totul este bine. Stăpânul meu mă trimite să-ţi spun: 
‘Iată că au venit la mine doi tineri din muntele lui 
Efraim, dintre fiii proorocilor; dă-mi pentru ei, te rog, 
un talant de argint şi două haine de schimb.’»

Naaman a zis: «Fă-mi plăcerea şi ia doi talanţi.» A 
stăruit de el, şi a legat doi talanţi de argint în doi saci, 
împreună cu două haine de schimb, şi a pus pe doi din 
slujitorii săi să le ducă înaintea lui Ghehazi. 

Ajungând la deal, Ghehazi le-a luat din mâinile lor, 
şi le-a pus în casă. Apoi a dat drumul oamenilor ace-
lora care au plecat. După aceea s-a dus şi s-a înfăţişat 
înaintea stăpânului său. 

Elisei i-a zis: «De unde vii, Ghehazi?» El a răspuns: 
«Robul tău nu s-a dus nicăieri.» Dar Elisei i-a zis: 
«Oare n-a fost duhul meu cu tine, când a lăsat omul 
acela carul şi a venit înaintea ta? 

Este oare acum vremea de luat argint, haine, 
măslini, vii, oi, boi, robi şi roabe? Lepra lui Naaman se 
va lipi de tine şi de sămânţa ta pentru totdeauna.» Şi 
Ghehazi a ieşit dinaintea lui Elisei plin de lepră, alb ca 
zăpada.“ (2 Regi 5.20-27).

Această pedepsire prin lepră n-a fost de fapt o minune. S-a 
întâmplat doar că „lepra“ care-l mânca de o vreme pe Ghehazi 
pe dinăuntru să fie doar scoasă la suprafaţă. Pedepsirea perpetuă 
(„lepra lui Naaman se va lipi de tine şi de sămânţa ta pentru 



224

totdeauna“) arată cât de mâniat a fost Dumnezeu pe Ghehazi şi pe 
cei asemenea lui de-a lungul istoriei. În ce a fost greşită gândirea 
lui Ghehazi? 

În primul rând, ca slujitor care se lupta cu lipsurile din casa lui 
Elisei, Ghehazi l-a văzut pe bogatul Naaman drept „o vacă bună 
de muls“. Asta se vede din înseşi cuvintele lui: „Iată că stăpânul 
meu l-a cruţat pe sirianul acela, Naaman.“ Pe Ghehazi nu l-a 
mulţumit convertirea lui Naaman. Rămăsese nemulţumit pentru 
comoara cu care omul acesta se întorcea acasă! Ghehazi n-a fost 
mulţumit până ce nu l-a „ciupit“ pe Naaman de aproximativ 35 de 
kilograme de argint.

În al doilea rând, Ghehazi a crezut că-l poate înşela pe Elisei. 
În convingerile lui Ghehazi, Elisei era suficient de supranatural 
pentru a face minuni cu Naaman, dar nu destul de supranatural 
ca să ştie precis ce face sujitorul din casa lui. 

,,Oare n-a fost duhul meu cu tine, când a lăsat omul 
acela carul şi a venit înaintea ta?“ 

În al treilea rând, Ghehazi a văzut în slujirea lui Dumnezeu o 
ocazie de îmbogăţire personală. Analizându-i greşeala, Elisei îl 
întreabă retoric: „Este oare acum vremea de luat argint, haine, 
măslini, vii, oi, boi, robi şi roabe?“  Ghehazi este tipul tuturor ace-
lora care fac lucrarea Domnului cu gândul la „un câştig mârşav“, 
anticipând lucrarea tragică a lui Iuda. Ghehazi a vrut neapărat să 
„ia ceva“ de la Naaman. Nu cred însă, că se aştepta să ia de la el …
lepra.

„Şi Ghehazi a ieşit dinaintea lui Elisei plin de lepră, 
alb ca zăpada.“ (2 Regi 5.27b). 

Această precizare îl aşază pe Ghehazi alături de alţi copii ai lui 
Dumnezeu care au fost disciplinaţi drastic: Maria, sora lui Aaron 
(Num. 12.1-15) şi regele Ozia (2 Cron 26.16-23).

Între Naaman şi Ghehazi a avut loc un transfer straniu: Naa-
man a plecat acasă cu credinţa lui Ghehazi, Ghehazi a rămas 
acasă cu lepra lui Naaman. Cu un alt transfer straniu ne vom în-
tâlni în capitolul următor.



225

C
hem

area tronului

23.  
 

Elisei, un om al credinţei care face minuni  
(2 Regi 6)

Corrie Ten Boom, evanghelista olandeză care  a trăit între anii 
1892-1983, a reuşit să dea o definiţie a credinţei care a rămas un 
etalon în materie: „Credinţa vede invizibilul, crede incredibilul şi 
primeşte drept răsplată imposibilul“. Capitolul acesta este o foar-
te bună ilustraţie a acestei definiţii. 

Elisei este un om al credinţei care trăieşte în dimensiunile 
supranaturalului. Realitatea trăită de el se află „dincolo“ de limi-
tele experienţei umane „obişnuite“. Normalul lui este anormal nu 
pentru că Elisei este un vrăjitor, ci pentru că el este un om al lui 
Dumnezeu, iar Dumnezeu poate face orice vrea El cu lumea pe 
care a creat-o.

Cititorii Bibliei se întâlnesc cu o realitate criticată aspru de 
unii oameni de ştiinţă. Însă, aceasta nu trebuie să ne dezechili-
breze. Oamenii de ştiinţă „caută“, iar Dumnezeul suveran este Cel 
care a „ascuns“ realitatea în lumea care bâjbâim noi. Apostolul 
Pavel le-a spus asta oamenilor de ştiinţă şi filosofilor din Atena:

„El (Dumnezeu) a făcut ca toţi oamenii, ieşiţi din-
tr-unul singur, să locuiască pe toată faţa pământului; 
le-a aşezat anumite vremi şi a pus anumite hotare 
locuinţei lor,   ca ei să caute pe Dumnezeu,  şi să se 



226

silească să-L găsească bâjbâind, măcar că nu este 
departe de fiecare dintre noi. Căci în El avem viaţa, 
mişcarea şi fiinţa, după cum au zis şi unii din poeţii 
voştri: «Suntem din neamul lui...»“ (F.A. 17.26-28).

Realitatea ultimă, mereu eluzivă cercetărilor umane, va fi 
cunoscută atunci când ne-o va explica Dumnezeu. Până atunci 
este suficient să spunem că insolenţa unora din instituţiile oame-
nilor de ştiinţă a fost smerită de cele mai recente descoperiri ale 
cercetărilor lor. Multe din „adevărurile“ care contraziceau catego-
ric Biblia au început să se clatine şi să fie abandonate. Vă supun 
atenţiei „potrivirile“ găsite între „The Language of God“, scrisă 
de Francis S. Colins, şeful proiectului de genetică „ghenomul 
uman“, unul din cei mai proeminenţi oameni de ştiinţă ai Ameri-
cii şi două cărţi evreieşti şi despre evrei: „Bringing Heaven Down 
To Earth“ şi „The Rebbe-s Army“. Ştiinţa şi teologia, atunci când 
sunt sincere şi făcute cum se cuvine, sunt amândouă servicii divi-
ne de proslăvire a lui Dumnezeu.

La debutul secolului XIX, marchizul de Laplace, un matema-
tician şi distins fizician, a propus un punct de vedere mecanicist 
asupra originii şi naturii vieţii. El a spus că natura este guvernată 
de un set de legi fizice precise (unele care au fost descoperite şi 
altele care rămân să fie descoperite) şi că natura nu se poate sus-
trage acestor legi. În optica lui Laplace, această obligaţie de a se 
supune legilor se extinde până la cele mai infinitezimale particule 
elementare aflate în cele mai îndepărtate colţuri ale universului, 
guvernând deci până şi fiinţele umane şi procesul de gândire.

Laplace a postulat că din momentul în care aceste legi s-au 
cristalizat la începutul existenţei universului, toate evenimen-
tele trecute, prezente şi viitoare din existenţa omului au devenit 
implacabile şi ireversibile. Acest punct de vedere reprezintă un 
determinism extrem, care nu-I lasă nici un loc de mişcare lui 
Dumnezeu (în afară de momentul Creaţiei) şi nu-i oferă omului 
o voinţă cu adevărat liberă. Postulatele lui Laplace au stârnit o 
furtună în lumea ştiinţifică şi teologică a vremii (când Napoleon 
l-a întrebat cum rămâne cu existenţa lui Dumnezeu, Laplace a dat 
celebra replică: „Nu am nevoie de această ipoteză“).

Un secol mai târziu, conceptul determinismului fix al lui La-
place a fost zdruncinat din temelii, nu de argumente teologice, ci 



227

de evoluţia descoperirilor din ştiinţă.  Revoluţia ştiinţifică numită 
fizica cuantică a început destul de firav şi nevinovat printr-un 
efort de a explica unele probleme rămase neexplicate din teo-
ria spectrului luminii. Bazându-se pe o serie de observaţii, Max 
Planck şi Albert Einstein au demonstrat că lumina nu se transmi-
te uniform cu întreaga ei cantitate de energie, ci apare sub forma 
unor pachete mici, numite „fotoni“. Cei doi savanţi au lansat ter-
menul de „cuantificarea luminii“. Lumina, deci, nu se manifestă 
ca un câmp liniar neîntrerupt, nu este indivizibilă la infinit, ci 
poate fi redusă doar până la dimensiunile fotonilor, tot aşa cum 
rezoluţia unei camere digitale nu poate fi mai mică decât dimen-
siunile unui singur pixel.

Cam prin acelaşi timp, Niels Bohr, a examinat structura ato-
mului şi s-a mirat că electronii reuşesc să rămână pe orbite în 
jurul nucleului. Sarcina electrică negativă a electronului ar trebui 
să fie atrasă de sarcina pozitivă a protonilor din nucleu, ceea ce ar 
trebui să ducă la o inevitabilă implozie a materiei. Bohr a postulat 
un argument cuantic asemănător cu al celor doi savanţi susţinând 
că electronii nu pot să existe decât în câteva stări anumite.

Fundaţia mecanicii clasice a început să se crape, dar cele mai 
profunde consecinţe filosofice ale acestor descoperiri au fost pu-
blicate de fizicianul Werner Heisenberg, care a arătat convingător 
că în lumea minusculă a particulelor cuantice, caracterizată de 
distanţe infinitezimale şi particule foarte mici este imposibil să 
măsori exact în acelaşi timp şi poziţia şi momentul lor. Realita-
tea a primit numele de „principiul nesiguranţei“, care-i poartă 
numele lui Heisenberg şi a înlocuit dintr-o singură lovitură deter-
minismul lui Laplace. Principiul nesiguranţei postulează că este 
cu neputinţă să măsori cu precizie configuraţia universului, aşa 
cum a pretins Laplace.

Cercetările şi observaţiile recente ale lui Murray Gel-Man 
şi George Zweig (1964) au ajuns la concluzia că materia este 
compusă din anumite „particule elementare“, numite „quark“.  
Ele au proprietăţi intrinsece diferite, care include sarcină 
electrică, culoare, masă şi rotaţie. Este foarte greu să le nu-
mim forme de energie sau particule de materie care se rotesc şi 
vibrează asemenea unor „coarde minuscule“. Când trec printr-un 
orificiu foarte mic, aceste particule pot apărea fie în dreapta fie în 



228

stânga poziţiei anticipate, ca un fel de dedublare în oglindă. Mai 
mult, ele pot apărea în …ambele locuri deodată. Ce le determină 
„preferinţa“ pentru o traiectorie sau cealaltă? Cum este posibil să 
se găsească în două locuri concomitent? Aceste particule rotitoare 
pot fi „de dreapta“, „de stânga“, „de sus“ sau „de jos“ şi pot fi defi-
nite cu termeni total neştiinţifici ca „stranii“ sau „fermecătoare“.  

Soţul nepoatei mele, Paul Carr, îşi dă doctoratul în studiul 
acestor particule elementare. Nivelul cercetărilor lui poate produ-
ce o schimbare de paradigmă în concepţia modernă despre lume 
şi viaţă.

Consecinţele apariţiei fizicii cuantice sunt aprig disputa-
te de peste optzeci de ani. Chiar şi Einstein, care a jucat un rol 
deosebit în lansarea mecanicii cuantice, a refuzat iniţial ideea 
nesiguranţei totale, lansând celebra remarcă: „Dumnezeu nu dă 
cu zarul“. Cei ce cred în Creator au replicat că ceea ce ni se pare 
nouă „nesiguranţa“ aruncării cu zarul poate fi cu totul altceva din 
punctul lui Dumnezeu de vedere, angajând implicarea directă a 
lui Dumnezeu în ţinerea în fiinţă a lumii şi în conducerea ei spre 
un anumit scop predeterminat“.

Un foarte mare gânditor al evreilor a scris ceva cu totul remar-
cabil despre  Dumnezeu şi lumea minunilor:

„Ce este lumea? Ce-i dă dreptul să fie aşa de impozantă, aşa de 
formidabilă, aşa de nepătrunsă? Cum de ne face ea să ne simţim 
aşa de mici şi neputincioşi?“

Adevărul este că lumea nu are o substanţă proprie. Realita-
tea există doar ca o simfonie a unei Forţe Infinite care permează 
toate şi care recrează în fiecare moment toate aspectele vieţii şi 
materiei. Este o simfonie pe care urechile noastre nu o aud, un 
spectacol magnific ascuns de ochii noştri – aşa că noi vedem doar 
… „lumea“.

[Teologic, acest concept a fost postulat de autorul Epistolei 
către Evrei: 

„Dumnezeu, la sfârşitul acestor zile, ne-a vorbit 
prin Fiul, pe care L-a pus moştenitor al tuturor lu-
crurilor, şi prin care a făcut şi veacurile. El, care este 
oglindirea slavei Lui şi întipărirea Fiinţei Lui, şi care 
ţine toate lucrurile cu Cuvântul puterii Lui“  (Evrei 
1.2-3). 



229

Lumea este susţinută de o „vibraţie“, de vibraţia vocii lui 
Dumnezeu care umple hăul, aducând la existenţă „din nimic“ şi 
susţinându-le pe toate în existenţă prin sunetul care a zis: „Să 
fie!“ Dacă Dumnezeu Şi-ar retrage Cuvântul puterii Lui, toate lu-
crurile ar înceta dintr-o dată să mai existe: „El este mai înainte de 
toate lucrurile şi toate se ţin prin El“ (Colos. 1.17). 

Acelaşi adevăr este postulat şi de apostolul Ioan: 

„Toate lucrurile au fost făcute prin El; şi nimic din 
ce a fost făcut, n-a fost făcut fără El. În El era viaţa, şi 
viaţa era lumina oamenilor. 

Lumina luminează în întuneric, şi întunerecul n-a 
biruit-o.“ (Ioan 1.3-5). 

Acelaşi adevăr este proclamat şi de cei douăzeci şi patru de 
bătrâni care stau înaintea Tronului ceresc şi au ajuns să cunoască 
esenţa Creaţiei: 

„Vrednic eşti, Doamne şi Dumnezeul nostru, să 
primeşti slava, cinstea şi puterea, căci Tu ai făcut 
toate lucrurile, şi prin voia Ta stau în fiinţă şi au fost 
făcute!“ (Apoc. 4.11).]

Realitatea ultimă este asunsă de ochii noştri, dincolo de 
posibilităţile cunoaşterii noastre. Daţi însă, la o parte această 
cortină care ne ascunde realitatea şi veţi descoperi întotdeauna şi 
pretutindeni Miracolul.

Noi luăm prea în serios „legile naturii“. Credem că ele există 
tot aşa cum credem că există Creatorul lor. Când ceva nu li se 
potriveşte, spunem că s-a produs o „minune“. Însă, această mi-
nune nu este o violare a legilor naturii, ci doar un moment de 
străfulgerare în care putem spune: „Realitatea noastră nu este de-
cât o sclipire a unei Realităţi Superioare. În acel Adevăr superior, 
lumea ca atare nu există. Totul este El,  din El, prin El şi pentru 
El. 

Când un părinte îşi iubeşte copilul, el se apleacă spre el cu atâ-
ta dragoste încât ajunge să se prefacă asemenea lui, gângurind ca 
el, renunţând la locul şi preocupările care-l caracterizează pentru 
a juca jocuri copilăreşti. El se dezbracă de toată maturitatea pe 



230

care a acumulat-o în cei douăzeci-treizeci de ani de viaţă pentru a 
se entuziasma, să se entuziasmeze sincer, de lucrurile care-l fac pe 
un copil să se entuziasmeze, pentru a se purta aşa cum se poartă 
un copil, pentru a „trăi“ cu toată fiinţa sa în lumea în care trăieşte 
copilul său. Totuşi, un părinte nu este un copil. El este doar un 
adult care a ales să coboare la nivelul unui copil. El  poate face 
lucrul acesta tocmai pentru că este un adult în stare să-şi permită 
să se poarte ca un copil. Dar asta este hotărârea unui om matur.

Dumnezeu simte durerile şi bucuriile noastre, trăind alături de 
noi în lumea noastră. Totuşi, El rămâne infinit, dincolo de toate 
lucrurile – chiar dacă locuieşte printre noi. 

Dumnezeu nu este natura, dar natura este dumnezeiască.
Când Dumnezeu face un miracol, El nu tulbură realitatea ca 

să putem spune: „A fost o minune!“ Aceasta este cea mai mare 
minune a Lui. Pretutindeni în lume, părinţii se joacă „de-a v-aţi 
ascunselea“ cu copiii lor. Este un proces de iniţiere, o piatră de 
hotar în dezvoltarea umană. Copilul trebuie să înţeleagă că ceva 
poate continua să existe chiar şi atunci când el nu poate să-l vadă, 
că lumea nu trebuie definită doar prin percepţiile noastre subiec-
tive, că ceva există în mod absolut – fie că ştim sau nu ştim acest 
lucru. Toată viaţa, pretutindeni în lume, Dumnezeu joacă cu noi 
acelaşi joc. El ne lasă  să-L întrezărim printr-o minune, iar apoi 
Se ascunde din nou în spatele Naturii. Când ne dăm seama, ne 
uităm dincolo de Natură şi-L descoperim acolo. 

Dumnezeu poate face orice. El poate, aşa cum s-a spus, „să 
treacă o cămilă prin urechile acului“. Cum o face? Micşorează 
pentru o clipă cămila la dimensiuni liliputane sau măreşte pentru 
o fracţiune de secundă urechea acului? Nici una, nici alta. Cămila 
va rămâne mare, iar urechea acului rămâne mică. Totuşi, cămila 
va trece prin urechea acului!

Nelogic? Adevărat. Dar logica este şi ea una din creaţiile Lui. 
Cel care a creat logica Îşi poate permite uneori să o ignore.

Cum o face? Dumnezeu Îşi deghizează minunea astfel ca 
intervenţia Lui să se poată încadra în ordinea naturală a lucruri-
lor sau alterează proprietăţile naturii ca să facă loc minunii? Nici 
una, nici cealaltă. Fiecare element va continua să se comporte 
conform cu proprietăţile lui, îngăduind ca o minune dintr-un or-
din superior de funcţionare să se întâmple.



231

Imposibil? Pune o sămânţă în pământ şi priveşte-o cum 
creşte. Plantează fapte bune şi vei vedea cu uimire minunile care 
se vor petrece.

Când a fost făcută lumea, Dumnezeu avea în Sine două feluri 
de lumină: o lumină necuprinsă şi nesfârşită care le îmbrăţişa pe 
toate, dându-le fiinţă, dar rămânând transcendentă, adică dinco-
lo de ele, şi o lumină transmisibilă care răspândeşte în jur viaţă, 
dar este limitată şi-şi pierde din strălucire din cauza lor. Lumi-
na cea dintâi este o expresie pură a expresiei „nu este nimeni ca 
El“ şi din ea se ivesc minunile, întâmplări care sunt peste fire şi 
o depăşesc în valoare şi semnificaţie. Lumina a doua este expre-
sia şi rezultatul dorinţei Lui de a exista o lume, din ea derivând 
ordinea din natură şi elementele care par a avea o existenţă pro-
prie şi independentă cu proprietăţi specifice. Dar Dumnezeu nu 
a intenţionat niciodată ca în lume să existe două realităţi, una 
Naturală şi una Supranaturală. Aşa că El a făcut ca cele două lu-
mini să se manifeste în armonie, descoperindu-ne că au un singur 
Izvor.

[Cum spune David: „Căci la Tine este izvorul vieţii; prin lumi-
na Ta vedem lumina.“ (Ps. 36.9). 

Acelaşi adevăr este subliniat şi de apostolul Pavel care vorbeşte 
astfel despre Dumnezeu: „...singurul Stăpânitor, Împăratul 
împăraţilor şi Domnul domnilor, singurul care are nemurirea, 
care locuieşte într-o lumină, de care nu poţi să te apropii, pe care 
niciun om nu L-a văzut, nici nu-L poate vedea, şi care are cinstea 
şi puterea veşnică!“ (1 Tim. 6.15-16).]

Există două feluri de minuni: unele de dincolo de natură şi 
altele care sunt înveşmântate în straiele naturii. Schimbarea ape-
lor Nilului în sânge a fost o minune dincolo de natură. Biruinţa 
unui grup de macabei asupra formidabilei maşini de război a gre-
cilor a fost o minune înveşmântată în straie oameneşti – oamenii 
au trebuit să lupte ca să câştige. Avem nevoie de ambele feluri de 
minuni.

Dacă ai vedea numai minunile de „dincolo“ de natură, ai 
cunoaşte că Dumnezeu poate face orice vrea, dar ai ajunge să 



232

crezi că El trebuie să rupă legile naturii ca să facă minuni. Am afla 
că există un Dumnezeu dincolo de natură, dar care nu locuieşte 
şi în veşmintele ei. Dacă am vedea numai minuni în limitele le-
gilor naturii, am ajunge la concluzia că Dumnezeu este Stăpânul 
absolut al tuturor lucrurilor care se întâmplă în natură, dar am fi 
ispitiţi să credem că El este cumva limitat înăuntrul ei.

Adevărul este că Îl vedem pe Dumnezeu care este concomitent 
şi „transcendent“, şi „imanent“, adică în acelaşi timp şi dincolo de 
toate lucrurile şi umplând toate lucrurile. De fapt, nu există decât 
El care Se manifestă prin toate. Există minuni spectaculoase care 
depăşesc toate legile naturii, pe care orice prost le poate observa. 
Dar există şi minuni pe care nu le observăm imediat, pentru care 
trebuie să ne gândim puţin ca să înţelegem că acolo s-a întâmplat 
ceva neobişnuit şi neaşteptat.

Mai există şi o a treia categorie de minuni, de dimensiuni aşa 
de mari şi de măreţe că numai Dumnezeu le poate percepe. Sunt 
minunile fundamentale, care se întâmplă în mod continuu, în 
fiecare secundă. Lumea nu este predictibilă. Determinismul este 
doar o rămăşiţă depăşită a ştiinţei din secolul XIX. În urma ul-
timelor observaţii, singurul lucru pe care-l putem spune este că 
există unele legi, destul de relative, după care lucrează în general 
Dumnezeu.

Căderea dictaturilor comuniste din Europa de Est a fost un soi 
de minune fără precedent în istorie. Niciodată n-au fost afectaţi 
într-un mod aşa de radical atât de mulţi oameni prin aşa de 
puţină violenţă.

Minunile din Războiul din Golf au fost mult mai evidente şi 
mult mai „pe faţă“. Aceleaşi rachete care au omorât nenumărate 
vieţi în războiul cu Iranul au fost total neputincioase să-şi atingă 
ţintele lor din Israel. Soldaţii şi ofiţerii Forţelor Aliate au fost 
martori la lucruri imposibil de explicat. Alte minuni au fost per-
cepute doar mai târziu ca miracole, pentru că acolo n-a fost vorba 
doar de legile naturii.

Există totuşi mulţi oameni care ne întreabă: „Unde sunt 
minunile?“ 

Pentru un ignorant, ceea ce nu poate fi explicat, nu există. 
Pentru cel înţelept, nimic din existenţă nu poate fi explicat în 
mod satisfăcător. 



233

„Trăieşte o viaţă supranaturală şi Dumnezeu ţi-o va umple cu 
miracole“.

Capitolul 6 din cartea 2 Regi ni-l prezintă pe Elisei trăind 
definiţia credinţei dată de Corrie Ten Boom. Iată un scurt studiu 
în acest capitol.

Elisei face imposibilul

Legile fizicii sunt inversate într-un transfer ciudat. Lemnul se 
scufundă şi fierul pluteşte.

„Fiii proorocilor au zis lui Elisei: «Iată că locul 
unde locuim noi cu tine este prea strâmt pentru noi. 
Haidem până la Iordan; ca să luăm de acolo fiecare 
câte o bârnă, şi să ne facem acolo un loc de locuit.» Eli-
sei a răspuns: «Duceţi-vă.» 

Şi unul dintre ei a zis: «Fii bun şi vino cu slujitorii 
tăi.» El a răspuns: «Voi merge!» A plecat deci cu ei. 
Ajungând la Iordan, au tăiat lemne. Şi pe când tăia 
unul din ei o bârnă, a căzut fierul dela secure în apă. 

El a strigat: »Ah! domnul meu, era împrumu-
tat!» Omul lui Dumnezeu a zis: «Unde a căzut?» Şi i-a 
arătat locul. Atunci Elisei a tăiat o bucată de lemn, a 
aruncat-o în locul acela, şi fierul de la secure a plutit 
pe apă. 

Apoi a zis: «Ridică-l!» Şi a întins mâna, şi l-a luat.“ 
(2 Regi 6.1-7).

Fierul de la secure era un obiect foarte scump şi folositor 
(Exod 19.5-6). Semnificaţia acestei întâmplări poate fi şi una 
alegorică. Asemenea fierului de secure, Israelul aparţinuse şi el 
altuia, Egiptului, dar Dumnezeu l-a luat în folosinţă încă din car-
tea Exodul. Din nefericire, Israel a apucat pe căile lui (ca fierul 
de secure scăpat din coada de lemn) şi s-a pierdut în nămolul de 
pe fundul apei (apele pot simboliza aici, ca în multe alte pasaje 
alegorice, Neamurile). Numai o minune dumnezeiască a putut să 
scoată Israelul iar la suprafaţă, şi asta s-a făcut prin intermediul 
unui …lemn, lemnul crucii Domnului Cristos. Crucea capătă ast-
fel o puternică vestire din simbolismul acestei întâmplări. 



234

Aparent una minoră, această minune a fost probabil povestită 
de multe ori la lumina focurilor de veghe, până când a intrat şi s-a 
împământenit în folclorul poporului lui Dumnezeu.

Elisei cunoaşte necunoscutul

Evreii au acces la înregistrarea convorbirilor purtate în cortul 
regal al împăratului Siriei. Asistăm probabil la prima interceptare 
telefonică din istorie:

„Împăratul Siriei era în război cu Israel. Şi, într-
un sfat pe care l-a ţinut cu slujitorii săi, a zis: «Tabăra 
mea va fi în cutare loc.» 

Dar omul lui Dumnezeu a trimis să spună 
împăratului lui Israel: «Fereşte-te să treci pe lângă 
locul acela, căci acolo sunt ascunşi sirienii.» 

Şi împăratul lui Israel a trimis nişte oameni să stea 
la pândă spre locul pe care i-l spusese şi despre care îl 
înştiinţase omul lui Dumnezeu. Aceasta s-a întâmplat 
nu odată, nici de două ori. 

Împăratului Siriei i s-a tulburat inima. A chemat 
pe slujitorii săi, şi le-a zis: «Nu voiţi să-mi spuneţi care 
din noi este pentru împăratul lui Israel?» Unul dintre 
slujitorii săi a răspuns: 

«Nimeni, împărate, domnul meu; dar proorocul 
Elisei, care este în Israel, spune împăratului lui Israel 
cuvintele pe care le rosteşti în odaia ta de culcare.»“ (2 
Regi 6.8-12).

Elisei vede invizibilul

Înconjurat din toate părţile de duşmanii din lumea celor 
văzute, Elisei trăia de fapt înconjurat de oştirile protectoare 
îngereşti din lumea celor încă nevăzute:

„Şi împăratul a zis: «Duceţi-vă şi vedeţi unde este, 
ca să trimit să-l prindă.» Au venit şi i-au spus: «Iată 



235

că este la Dotan.» A trimis acolo cai, care şi o oaste 
puternică. Au ajuns noaptea, şi au înconjurat cetatea. 

Slujitorul omului lui Dumnezeu s-a sculat dis-
de-dimineaţă şi a ieşit. Şi iată că o oaste înconjura 
cetatea, cu cai şi care. Şi slujitorul a zis omului lui Du-
mnezeu: «Ah! domnul meu, cum vom face?» 

El a răspuns: «Nu te teme, căci mai mulţi sunt 
cei cu noi decât cei cu ei.» Elisei s-a rugat, şi a zis: 
«Doamne, deschide-i ochii să vadă!» 

Şi Domnul a deschis ochii slujitorului, care a văzut 
muntele plin de cai şi de care de foc împrejurul lui Eli-
sei.“ (2 Regi 6.13-17).

Dotan se afla cam la 20 de kilometri nord de Samaria. Tot 
aici i-a găsit Iosif pe fraţii săi, care l-au vândut ismaeliţilor (Gen. 
37.17-28). Interesant este că împăratul Siriei a putut crede că 
Elisei află planurile lui prin puteri supranaturale, dar, pe de altă 
parte, el şi-a închipuit că îl va putea lua prin surprindere...

Elisei realizează irealizabilul

Dându-şi seama că cel care-i poate dejuca toate planurile 
este Elisei, împăratul Siriei îl declară inamicul numărul unu şi-
şi concentrează atacul asupra lui. Însă, Elisei îi atrage în capcana 
unor iluzii optice de mari dimensiuni şi-i duce de la spate ca pe 
o turmă de animale spre abator. Dar demonstraţia supranaturală 
n-are ca scop nimicirea sirienilor, ci izbăvirea israeliţilor:

„Sirienii s-au pogorât la Elisei. El a făcut atunci 
următoarea rugăciune către Domnul: «Loveşte, rogu-
Te, pe poporul acesta cu orbire.» Şi Domnul i-a lovit cu 
orbire, după cuvântul lui Elisei. 

Elisei le-a zis: «Nu este aceasta calea, şi nu este 
aceasta cetatea; veniţi după mine, şi vă voi duce la 
omul pe care-l căutaţi.» Şi i-a dus la Samaria. 

Când au intrat în Samaria, Elisei a zis: «Doamne, 
deschide ochii oamenilor acestora, să vadă!» Şi Dom-
nul le-a deschis ochii, şi au văzut că erau în mijlocul 
Samariei. 



236

Împăratul lui Israel, văzându-i, i-a zis lui Elisei: 
«Să-i măcelăresc, să-i măcelăresc, părinte?» 

«Să nu-i măcelăreşti», a răspuns Elisei. 
«Obişnuieşti tu oare să-i măcelăreşti pe aceia pe cari 
îi iei prinşi cu sabia şi cu arcul tău? Dă-le pâine şi apă, 
ca să mănânce şi să bea; apoi să se ducă la stăpânul 
lor.» 

Împăratul lui Israel le-a dat un prânz mare, şi ei au 
mâncat şi au băut; apoi le-a dat drumul, şi au plecat la 
stăpânul lor. Şi oştile sirienilor nu s-au mai întors pe 
ţinutul lui Israel.“  (2 Regi 6.18-23).

Extraordinara întâmplare poate purta titlul unei pilde despre 
„prizonierii propriilor iluzii“ şi poate fi extinsă la dimensiunile 
unei înfruntări universale între umanitate şi Dumnezeu. Singura 
diferenţă este că deznodământul celor două nu va fi acelaşi. Cei ce 
se războiesc azi cu Dumnezeu vor pieri sub focul mâniei divine în 
iazul cel veşnic.

Trăite într-o vreme de mare apostazie naţională, întâmplările 
relatate în capitolul 6 din cartea 2 Regi ne arată clar că Dumne-
zeu este gata să ajute atât persoane particulare, cât şi poporul 
ca singură entitate. Domnul este destul de atent cu problemele 
fiecăruia, dar şi suficient de mare ca să le poarte de grijă tuturor. 
Credinţa în aceste două lucruri va fi supusă unei grele încercări 
în pasajul următor, unde, pe de o parte, o persoană particulară (o 
mamă) şi întregul popor, pe de altă parte, vor sta înaintea Dom-
nului ca vinovaţi, dar apoi vor fi izbăviţi prin har.



237

C
hem

area tronului

24. 
  

Soarta celor ce nu mai nădăjduiesc în Domnul  
(2 Regi 6.24 – 7.20)

Pedeapsa ar trebui să fie un mijloc de îndreptare, nu de îm-
pietrire. În relaţia cu Dumnezeu, ar trebui să ne dăm seama că 
singurul care ne poate scoate din toate necazurile, mai ales din 
acelea trimise chiar de El, este Dumnezeu. Această percepţie ar 
trebui să ne ajute să vedem că noi avem de-a face cu Cel Atot-
puternic şi, drept consecinţă, să ne prăbuşim în izbăvitoarea 
pocăinţă. Cine zăboveşte să se pocăiască se străpunge singur cu 
o sumedenie de chinuri, iar dacă persistă să o facă va sfârşi în 
moarte şi ruşine.

Acestea sunt concluziile la care vom ajunge după ce vom pri-
vi cu atenţie la ce s-a întâmplat cu împăratul lui Israel şi cu unul 
dintre cei mai de vază slujitori ai lui.

„Cum e turcu şi pistolu“ spune vechea zicală şi aşa s-a întâm-
plat şi cu aceşti doi oameni. Împăratul lui Israel a spus:

„Iată, răul acesta vine de la Domnul; ce mai am de 
nădăjduit de la Domnul?“ (2 Regi 6.33b).

Iar călăreţul pe braţul căruia se rezema împăratul a răspuns 
omului lui Dumnezeu:



238

„Chiar dacă ar face Domnul ferestre în cer, cum 
s-ar putea întâmpla un asemenea lucru?“ (2 Regi 
7.2a).

Împăratul a fost convins că Dumnezeu nu vrea. Slujitorul lui a 
dus până la capăt raţionamentul greşit la convingerea că Dumne-
zeu nu poate. Amândoi şi-au primit lecţia de care aveau trebuinţă.

Aceste cuvinte au fost rostite într-o vreme în care Dumnezeu 
îl trimisese iar pe Ben-Hadad, împăratul Siriei, să-i chinuiască 
pe evrei, fiind pentru aceştia o nuia dumnezeiască menită să le 
îndrepte purtarea şi să-i întoarcă la El:

„După aceea, Ben-Haded, împăratul Siriei, 
strângându-şi toată oştirea, s-a suit şi a împresurat 
Samaria. 

În Samaria a fost o mare foamete, şi atât de mult 
au strâmtorat-o încât un cap de măgar preţuia opt-
zeci de sicli de argint, şi un sfert de cab de găinaţ de 
porumbel cinci sicli de argint. 

Şi pe când trecea împăratul pe zid, o femeie i-a 
strigat: «Scapă-mă, împărate, domnul meu!» El 
a răspuns: «Dacă nu te scapă Domnul, cu ce să te 
scap eu? Cu venitul ariei sau al teascului?»“ (2 Regi 
6.24-27). 

Criza femeii respective dă pe faţă criza împăratului. Necazul 
ei scoate la iveală necazul lui. Poporul ajunsese să mănânce cap 
de măgar, unul din animalele considerate necurate în Lege (Lev. 
11.2-7). Neputinţa ei declarată declanşează propria lui declaraţie 
de neputinţă. Copiii lui Israel păreau cu desăvârşire daţi morţii:

„Şi împăratul i-a zis: «Ce ai?» Ea a răspuns: «Fe-
meia aceea mi-a zis: ‘Dă-mi pe fiul tău să-l mâncăm 
astăzi, şi mâine vom mânca pe fiul meu.’ Noi am fiert 
pe fiul meu, şi l-am mâncat. 

Şi în ziua următoare i-am zis: Dă pe fiul tău să-l 
mâncăm. Dar ea a ascuns pe fiul ei.»

Cum a auzit împăratul cuvintele acestei femei, şi-a 
rupt hainele, când stătea pe zid. Şi poporul a văzut că 
pe dinăuntru avea un sac de păr pe trup. 



239

Împăratul a zis: «Să mă pedepsească Dumnezeu cu 
toată asprimea, dacă va rămâne astăzi capul lui Elisei, 
fiul lui Şafat, pe trupul lui!»“ (2 Regi 6.28-31).

Până atunci, suferinţa femeii cu pricina şi suferinţa 
împăratului fuseseră „în ascuns“. Venise momentul ca ele să 
devină publice. Femeia a venit să-i vorbească împăratului, iar 
împăratul şi-a rupt hainele şi toţi au văzut că purta pe dedesubt 
„un sac de păr“, haina aspră a celor care se pocăiesc „în sac şi 
cenuşă“. Este clar că împăratul trăia tragedia unei pocăinţe pe 
jumătate. Nevrând să se facă de râs înaintea poporului, nevrând 
să capituleze public înaintea lui Dumnezeu, împăratul, „nenumi-
tul“ Ioram, dă concomitent pe faţă atât aşa-zisa lui pocăinţă cât şi 
furia nepocăinţei de care era cuprins.

Sentinţa rostită de el este un paradox în termeni, o declaraţie 
demenţială, o mărturie a confuziei spirituale în care trăia. Proba-
bil că, asemenea lui Ahab care-l considera responsabil pe Ilie de 
nenorocirea care venise peste Israel, şi Ioram îl socotea vinovat 
pe Elisei pentru seceta cumplită din ţară. 

Totuşi, acest „să mă pedepsească Dumnezeu cu toată aspri-
mea, dacă va rămâne astăzi capul lui Elisei, fiul lui Şafat, pe trupul 
lui!“ conţine două noţiuni imposibil de reconciliat. Fraza nu are 
sens! Ori Ioram se teme cu adevărat de Dumnezeu şi atunci se 
va purta cu toată cinstea faţă de Elisei, „omul lui Dumnezeu“; ori 
Ioram este hotărât să-l ucidă pe acest „om al lui Dumnezeu“ ca 
un semn că a terminat-o cu respectul faţă de Dumnezeu şi că vrea 
să-l reducă la tăcere pe purtătorul Său de cuvânt: Elisei, amba-
sadorul lui Iehova. Fraza afirmă că Ioram se aştepta la favoarea 
divină doar după excutarea lui Elisei! 

Ce mare confuzie!
Păcatul nu se mărgineşte la a ne păta inima, ci ne întunecă 

şi mintea. Ioram era departe de a gândi aşa cum trebuie. Furia 
lui, asemenea furiei altor împăraţi din istorie, este manifestarea 
unei soluţii ieftine, dar false: „Când nu-ţi place mesajul, ucide-l 
pe mesager!“ Ioram pretinde public că are un conflict cu Elisei, 
pe care-l face responsabil de tragedia care venise peste ţară. De 
fapt, conflictul său era cu Iehova, iar poporul ar fi trebuit să afle 
că vinovat de toată suferinţa din ţară nu era Elisei, ci necredinţa 
idolatră şi nelegiuită în care dusese Ioram naţiunea. Problema 



240

aceasta trebuia clarificată repede. Dumnezeu veghea din umbră 
cu un plan gata făcut şi cu o lecţie foarte bine pregătită.

Foametea din Samaria, ca şi asediul care a cauzat-o, erau 
fără îndoială parte din pedeapsa dată de Iehova evreilor pentru 
apostazie (a se vedea: Lev. 26.27-29; Deut. 28.52-53; Ezec. 5.10). 
Ca reprezentant al lui Dumnezeu, Elisei ştia toate acestea şi era 
pregătit pentru cele ce aveau să urmeze:

„Elisei şedea în casă, şi bătrânii şedeau lângă el. 
Împăratul a trimis pe cineva înainte. Dar înainte ca să 
ajungă solul, Elisei a zis bătrânilor: «Vedeţi că acest 
fiu de ucigaş trimite pe cineva să-mi ia capul? 

Ascultaţi! Când va veni solul, închideţi uşa, 
şi opriţi-l la uşă; nu se aude oare sunetul paşilor 
stăpânului său în urma lui?»

Pe când le vorbea el încă, solul se şi pogorâse la el, 
şi împăratul a zis: «Iată, răul acesta vine de la Dom-
nul; ce mai am de nădăjduit de la Domnul?»“ (2 Regi 
6.32-33).

Capitolul 7 începe cu o scenă cu puternice semnificaţii alego-
rice. Împăratul sta rezemat pe braţul unui slujitor de încredere. 
Însă, îndoiala se sprijinea pe necredinţă. Aceasta se vede clar 
din reacţiile celor doi la anunţul plin de har al lui Elisei. Sentinţa 
rostită de Elisei cu această ocazie ne-a dat titlul acestui studiu: 
„Soarta celor ce nu nădăjduiesc în Domnul“:

„Elisei a zis: «Ascultaţi cuvântul Domnului! Aşa 
vorbeşte Domnul: ‘Mâine, la ceasul acesta, se va vinde 
la poarta Samariei o măsură de floare de făină cu un 
siclu şi două măsuri de orz cu un siclu.’ 

Călăreţul pe braţul căruia se rezema împăratul 
a răspuns omului lui Dumnezeu: «Chiar dacă ar face 
Domnul ferestre în cer, cum s-ar putea întâmpla un 
asemenea lucru?» Şi Elisei a zis: «Vei vedea cu ochii 
tăi: dar tu nu vei mânca din ele.»“ (2 Regi 7.1-2).

Necredinţa celor doi este scoasă în evidenţă de o 
grupă de patru leproşi, oameni lipsiţi pe drept de orice 
speranţă, care-şi fac o socoteală rapidă şi ies din inac-
tivitate, descoperind puterea şi izbăvirea divină:



241

„La intrarea porţii erau patru leproşi, care au zis 
unul către altul: «La ce să şedem aici până vom muri? 
Dacă ne vom gândi să intrăm în cetate, în cetate este 
foamete, şi vom muri; şi dacă vom sta aici, de aseme-
nea vom muri. 

Haidem, dar, să ne aruncăm în tabăra sirienilor; 
dacă ne vor lăsa cu viaţă, vom trăi, iar dacă ne vor 
omorî, vom muri.» 

Au plecat dar în amurg, să se ducă în tabăra sirie-
nilor. Şi când au ajuns la intrarea taberii sirienilor, 
iată că nu era nimeni. Domnul făcuse să se audă în 
tabăra sirienilor un vuiet de care şi un vuiet de cai, 
vuietul unei mari oştiri, şi îşi ziseseră unul către altul: 

«Împăratul lui Israel a tocmit împotriva noastră 
pe împăraţii hetiţilor şi pe împăraţii egiptenilor, ca să 
vină să lupte împotriva noastră.» (2 Regi 7:3-6).

Şi s-au sculat şi au luat-o la fugă în amurg. Şi-au lăsat cortu-
rile, caii şi măgarii, tabăra aşa cum era şi au fugit ca să-şi scape 
viaţa. 

Leproşii, ajungând la intrarea taberii, au pătruns 
într-un cort, au mâncat şi au băut, au luat din el ar-
gint, aur şi haine, şi s-au dus şi le-au ascuns. S-au 
întors iarăşi, au pătruns într-un alt cort şi au luat şi de 
acolo lucruri pe care s-au dus şi le-au ascuns“ (2 Regi 
7:3-8).

Dumnezeu făcuse încă una din minunile Lui inexplicabile, 
dăruindu-le sirienilor nişte iluzii auditive colective. Înspăimântaţi 
de un posibil atac din partea unor mercenari hetiţi şi egipteni, 
sirienii au luat-o la fugă. În panica lor, au fugit cu mâinile goale, 
lăsând în urma lor totul: corturi, mâncare, acareturi. Fără să ape-
leze la ajutorul copiilor lui Israel, Dumnezeu a pus pe fugă oştirea 
siriană. Era încă o lecţie de atotputernicie pe care Iehova a dat-o 
unui împărat şi unui popor înclinaţi spre necredinţă.

Pasajul imediat următor a făcut obiectul multor predici ros-
tite de-a lungul secolelor. Nenorociţii de leproşi, obişnuiţi să 
nu-şi împărtăşească soarta nenorocită cu nimeni, s-au aban-
donat egoist în jefuirea şi ascunderea uriaşei prăzi de război. 
Conştiinţa lor şi o gândire foarte logică i-au îndemnat să se teamă 



242

de o eventuală pedeapsă dacă nu se grăbesc să împărtăşească cu 
ceilalţi evrei neaşteptata veste bună:

„Apoi, şi-au zis unul altuia: «Nu facem bine! Ziua 
aceasta este o zi de veste bună. Dacă vom tăcea şi dacă 
vom aştepta până la lumina zilei de mâine, vom fi 
pedepsiţi. Veniţi acum şi haidem să dăm de ştire casei 
împăratului!»“ (2 Regi 7:9).

Blocarea iniţială a leproşilor este un simbol pentru tăcerea 
vinovată a creştinilor care nu se grăbesc să răspândească în jur 
vestea bună despre uriaşa izbăvire pe care ne-a dat-o tuturor 
Dumnezeu prin ceea ce El, şi numai El, a făcut la Calvar pen-
tru omenire. Leproşii de atunci s-au dus până la urmă şi au 
dat de ştire împăratului. Chiar şi atunci, reacţia lor a fost una 
şovăielnică, afectată de teamă şi necredinţă:

„Au plecat, şi au chemat pe străjerii de la poarta 
cetăţii, şi le-au spus aşa: «Am intrat în tabăra sirieni-
lor, şi iată că nu este nimeni, nu se aude niciun glas de 
om; n-am găsit decât cai legaţi şi măgari legaţi, şi cor-
turile aşa cum erau.»



243

Străjerii de la poartă au strigat, şi au trimis vestea 
aceasta înăuntrul casei împăratului. Împăratul s-a 
sculat noaptea, şi a zis slujitorilor săi: 

«Vreau să vă spun ce ne fac sirienii. Fiindcă ştiu că 
suntem flămânzi, au părăsit tabăra ca să se ascundă 
în ogoare, şi şi-au zis: ‘Când vor ieşi din cetate, îi vom 
prinde vii, şi vom intra în cetate.’ 

Unul dintre slujitorii împăratului a răspuns: «Să se 
ia cinci din caii care au mai rămas în cetate, li se va 
întâmpla doar cum s-a întâmplat la toată mulţimea lui 
Israel care a mai rămas, toată mulţimea lui Israel care 
se istoveşte, şi să trimitem să vedem ce se petrece.» 

Au luat două care cu caii lor, şi împăratul a trimis 
nişte soli pe urmele oştirii sirienilor, zicând: «Duceţi-
vă şi vedeţi.» S-au dus după ei până la Iordan; şi iată 
că tot drumul era plin cu haine şi lucruri pe care le 
aruncaseră sirienii în goana lor.

Solii s-au întors, şi au spus împăratului.“ (2 Regi 
7.10-15).

Îndoiala evreilor a mai amânat puţin bucuria binecuvântării. 
Dar când a venit, bucuria aceasta a fost debordantă! Nu însă pen-
tru toţi. Scena finală a descătuşării subliniază un adevăr spiritual: 
îndoiala este înfrântă de evidenţele puterii divine, dar necredinţa 
este ucisă pentru că n-are nici viitor şi nici răsplătire. Ca şi în ca-
zul lui Toma din Noul Testament, îndoiala este tratabilă, în timp 
ce necredinţa este mortală.

„Poporul a ieşit, şi a jefuit tabăra sirienilor. Şi s-a 
vândut o măsură de floare de făină cu un siclu şi două 
măsuri de orz cu un siclu, după Cuvântul Domnului. 

Împăratul încredinţase paza porţii în mâna 
călăreţului pe braţul căruia se rezemase atunci. Dar 
călăreţul acesta a fost călcat în picioare de popor la 
poartă şi a murit, după cuvântul pe care-l rostise omul 
lui Dumnezeu, când se pogorâse împăratul la el.“ (2 
Regi 7.16-17).

Ca să fie sigur că nu trecem mai departe fără să înţelegem 
acest adevăr, autorul recapitulează „vinovăţia“celui călcat în 
picioare la poarta cetăţii. Una din cele mai monumentale gafe 



244

săvârşite de un predicator care nu se pregătea pentru studiu, ci 
„improviza“ la amvon a fost să spună: „Uite-l şi pe acest al doilea 
călăreţ! N-a învăţat nimic din păţania celui dintâi!…“ Toată sala a 
roşit de ruşine. Nu era vorba despre un al doilea călăreţ, ci doar 
despre o repetare didactică pentru fixarea adevărului principal al 
lecţiei spirituale date de Dumnezeu cu această ocazie:

„Omul lui Dumnezeu spusese atunci împăratului: 
«Mâine, la ceasul acesta, se vor vinde la poarta Sa-
mariei două măsuri de orz cu un siclu şi o măsura de 
floare de făină cu un siclu.» 

Iar călăreţul răspunsese omului lui Dumnezeu: 
«Chiar dacă ar face Domnul ferestre în cer, cum s-ar 
putea întâmpla un asemenea lucru?» Şi Elisei zisese: 
«Vei vedea cu ochii tăi; dar tu nu vei mânca din ele.»

 În adevăr, aşa i s-a şi întâmplat: a fost călcat în pi-
cioare la poartă de popor, şi a murit.“ (2 Regi 7.18-20).

Este o lecţie puternică şi foarte practică. Care sunt limitările 
pe care le pune necredinţa ta în calea lucrărilor lui Dumnezeu? 
Nu te temi că te lipseşti singur de marile Lui binecuvântări?



245

C
hem

area tronului

25. 
  

Amintiri sfinte din vremuri de idolatrie  
(2 Regi 8)

„Vremea Izabelei“ şi a influenţei ei malefice ajunge la coacere 
atât în Împărăţia lui Israel cât şi în Împărăţia lui Iuda. Această 
maree neagră venită din Sidon prin căsătoria Izabelei cu Ahab (1 
Regi 16.31), pare că-şi desăvârşeşte cucerirea. Într-o îmbrăţişare 
mortală, caracatiţa idolatriei cuprinde tot poporul lui Dumnezeu. 
Victima este din ce în ce mai neputincioasă, adormind somnul 
morţii. O înnoptare ucigaşă cuprinde toată ţara.

„Lucrările mari ale lui Dumnezeu“ din trecut au rămas doar 
în tradiţia orală, ca nişte basme frumoase. Capitolul acesta ne 
prezintă semnele agoniei dinaintea morţii spirituale. Aşa cum 
comentează apostolul Pavel în Epistola către Romani, citând din 
ofurile profetului Isaia:

„Şi, cum zisese Isaia mai înainte: «Dacă nu ne-ar fi 
lăsat Domnul Savaot o sămânţă, am fi ajuns ca Sodo-
ma, şi ne-am fi asemănat cu Gomora.»“ (Rom. 9.29).

Singura speranţă este iarăşi numai şi numai Dumnezeu. În 
neputinţa generală, El pregăteşte scena violentei izbăviri din 
2 Regi 9. Şi iată-L la lucru, folosind natura ca instrument de 
pedeapsă pentru idolatrie, sincronizând perfect prin providenţa 



246

Sa desfăşurarea unor evenimente pentru a continua să-i bine-
cuvinteze pe cei ce I-au slujit şi hotărând dincolo de hotarele lui 
Israel cine să fie împărat şi ce să facă. Asta în timp ce la Ierusalim 
domnesc „oameni fără Dumnezeu“! 

(1) Pentru cei ascultători, răsplătirile continuă!

Dacă evreii se închinau acum lui Baal ca să primească ploaie, 
Dumnezeu le-o opreşte. Nu este doar o pedeapsă, ci şi un mesaj 
al unei iubiri geloase. Dar cine mai avea ochi să vadă în orbirea 
idolatră din ţară…

„Elisei a zis femeii pe al cărei fiu îl înviase: «Scoală-
te, du-te, tu şi casa ta, şi locuieşte pentru o vreme unde 
vei putea; căci Domnul va trimite o foamete de şapte 
ani peste ţară, şi foametea a şi început.» 

Femeia s-a sculat, şi a făcut după cuvântul omului 
lui Dumnezeu: a plecat, ea şi casa ei, şi a locuit şapte 
ani în ţara filistenilor.“ (2 Regi 8.1-2).

Textul nu ne spune, dar se prea poate că soţul acestei femei, 
mai bătrân decât ea, murise între timp. O întâlnim văduvă, ceea 
ce era un mare handicap în acea vreme. Însă, Dumnezeu este 
„tatăl orfanului şi al văduvei“ (Deut. 10.18; 27.19; Ps. 10.14) şi le 
poartă de grijă. 

Sunamita aceasta a experimentat trei tragedii: moartea fiului 
ei, dezrădăcinarea din moştenirea sa şi pierderea tuturor averilor 
sale. Totuşi, prin toate acestea ea îşi păstrează credinţa în Ieho-
va şi vrea să continue să-L slujească (2 Regi 4.8-11). Şi de data 
aceasta, Dumnezeu o scapă, nu din nenorocirea ei, ci „prin neno-
rocire“, cum constatase cândva Elihu:

„Dar Dumnezeu îl scapă pe cel nenorocit prin neno-
rocirea lui, şi prin suferinţă îl înştiinţează.“ (Iov 36.15).

Autorul cărţii Regi relatează:

„Femeia s-a sculat, şi a făcut după cuvântul omului 
lui Dumnezeu: a plecat, ea şi casa ei, şi a locuit şapte 
ani în ţara filistenilor. 



247

După şapte ani, femeia s-a întors din ţara filis-
tenilor, şi s-a dus să roage pe împărat pentru casa şi 
ogorul ei.“ (2 Regi 8.3-4).

Pentru cei din jurul ei, viața sunamitei erau un haos. Nu și 
pentru Dumnezeu. Iată-L cum pregăteşte El în mod providenţial 
inima împăratului pentru ca această femeie, scutită de agonia ce-
lor şapte ani de foamete din Israel, să-şi primească acum înapoi 
tot ce avusese:

„Împăratul stătea de vorbă cu Ghehazi, slujitorul 
omului lui Dumnezeu, şi zicea: «Istoriseşte-mi, te rog, 
toate lucrurile mari pe care le-a făcut Elisei.» 

Şi pe când istorisea împăratului cum înviase pe un 
mort, tocmai a venit femeia pe al cărei fiu îl înviase 
Elisei să roage pe împărat pentru casa şi ogorul ei.

Ghehazi a zis: «Împărate, domnul meu, iată fe-
meia, şi iată fiul ei pe care l-a înviat Elisei». Împăratul 
a întrebat-o pe femeie, şi ea i-a istorisit faptul. 

Apoi împăratul i-a dat un dregător, căruia i-a zis: 
«Vezi să se dea înapoi tot ce este al femeii acesteia, cu 
toate veniturile ogorului, din ziua când a părăsit ţara 
şi până acum!»“ (2 Regi 8.5-6).

Urma scapă turma! Întâmplarea aceasta este un anunţ al tutu-
ror „reîmproprietărilor“ celor neprihăniţi şi nedreptăţiţi care vor 
moşteni pământul! (Mat. 5.5).

(2)  Un prooroc care plânge şi un  
viitor împărat care asasinează

Dumnezeu vede ce este în inima oamenilor, chiar mai bine 
decât văd ei. Acesta este mesajul pasajului următor. Dumnezeu, 
care cunoaşte trecutul, prezentul şi viitorul, ştie ce suntem, ce 
suntem în stare şi chiar ce vom face în viitor. El poate folosi până 
şi răutatea noastră pentru a ne face să împlinim planurile Lui. 
Cineva spunea că ironia finală este că până şi Satan va trebui să 
recunoască faptul că toate intrigile şi războirile lui cu Dumnezeu 



248

s-au întâmplat „ca să facă tot ce hotărâse mai dinainte mâna Sa şi 
sfatul Său“ (cf. F.A. 4:28).

Când a ajuns la disperare, Ben-Hadad a vrut să obţină ajutorul 
poorocului Elisei, dar nu L-a vrut şi pe Dumnezeul lui Elisei. Era 
prea târziu! Ben-Hadad trebuia acum să plătească pentru tot răul 
pe care-l făcuse lui Israel:

„Elisei s-a întors la Damasc. Ben-Hadad, împăratul 
Siriei, era bolnav. Şi l-au înştiinţat, zicând: «Omul lui 
Dumnezeu a venit aici!» 

Împăratul i-a zis lui Hazael: «Ia cu tine un dar, şi 
du-te înaintea omului lui Dumnezeu. Întreabă prin el 
pe Domnul, şi zi: ‘Mă voi tămădui de boala aceasta?’» 

Hazael s-a dus înaintea lui Elisei, luând cu el un 
dar, tot ce era mai bun în Damasc, patruzeci de cămile 
încărcate. 

Când a ajuns, s-a înfăţişat înaintea lui, şi a zis: 
«Fiul tău Ben-Hadad, împăratul Siriei, mă trimite la 
tine să te întreb: ‘Mă voi tămădui de boala aceasta?’ 

Elisei i-a răspuns: «Du-te şi spune-i: ‘Te vei 
tămădui’, măcar că Domnul mi-a descoperit că va 
muri.»“ (2 Regi 8:7-10).

Cei care citesc acest pasaj în fugă şi cu gândul să-I găsească 
greşeli lui Dumnezeu se grăbesc să spună că aici Dumnezeu îl 
pune pe Elisei să-l mintă pe Ben-Hadad. Nu-i adevărat! Citiţi cu 
atenţie în continuare şi veţi înţelege că Ben-Hadad n-a murit de 
boala lui, ci a fost asasinat.

„Omul lui Dumnezeu şi-a pironit privirea asupra 
lui Hazael, şi s-a uitat ţintă la el multă veme; apoi a 
plâns. Hazael a zis: «Pentruce plânge domnul meu?» 

Şi Elisei a răspuns: «Pentru că ştiu răul pe care-
l vei face copiilor lui Israel; vei pune foc cetăţilor 
întărite ale lor; vei ucide cu sabia pe tinerii lor, vei 
zdrobi pe pruncii lor, şi vei spinteca pântecele femeilor 
însărcinate.» 

Hazael a zis: «Dar ce este robul tău, câinele acesta, 
ca să facă lucruri aşa de mari?» Şi Elisei a zis: «Dom-
nul mi-a descoperit că vei fi împărat al Siriei.» 



249

Hazael a plecat de la Elisei, şi s-a întors la stăpânul 
său, care i-a zis: «Ce ţi-a spus Elisei?» Şi el a răspuns: 
«Mi-a spus că te vei tămădui!» A doua zi, Hazael a 
luat o învelitoare, pe care a muiat-o în apă, şi a întins-
o pe faţa împăratului, care a murit. Şi, în locul lui, a 
domnit Hazael.“ (2 Regi 8:11-15).

Privirea lungă pe care i-a aruncat-o Elisei lui Hazael a fost încă 
o manifestare supranaturală. În momentele acelea, ca printr-un 
veritabil tunel al timpului, proorocul a văzut scenele înfiorătoare 
în care femei însărcinate, copii şi tineri aveau să piară de mâna 
acestui „asasin“ de duzină. Deşi aparent „scandalizat“ de desco-
peririle proorocului israelit, Hazael era în fond un ipocrit. El îşi 
făcuse deja planul loviturii de stat care avea să-l ducă pe tronul 
Siriei. Ungerea lui Hazael reprezintă împlinirea poruncii pe care 
i-a dat-o Dumnezeu lui Ilie. Este una din „ascultările“ pe care ma-
rele prooroc le-a trăit prin intermediul urmaşului său:

„Domnul i-a zis: «Du-te, întoarce-te pe drumul tău 
prin pustie până la Damasc; şi când vei ajunge, să 
ungi pe Hazael ca împărat al Siriei. Să ungi şi pe Iehu, 
fiul lui Nimşi, ca împărat al lui Israel; şi să ungi pe Eli-
sei, fiul lui Şafat, din Abel-Mehola, ca prooroc în locul 
tău.»“ (1 Regi 19:15-16).

Potrivit cu 2 Regi 8.11-15, cu Elisei nu ne vom mai întâlni decât 
atunci când va fi pe patul de moarte acasă la el (2 Regi 13.14-19). 
Ben-Hadad al doilea a murit în anul 841 î.H. iar Hazael a domnit 
între anii 841-801 î.H., concomitent cu Ioram, Iehu şi Ioahaz la 
Samaria, în Israel şi cu Ahazia, Atalia şi Ioas la Ierusalim, în Iuda.

(3) Ioram  și  Ahazia, două rude ale  
Izabelei pe tronul de la Ierusalim

Împreună cu „ungerea“ lui Hazael la porunca dată de Dum-
nezeu lui Ilie, urma să aibă loc „ungerea“ unui alt instrument al 
dreptăţii divine: Iehu. Omul acesta, prevestit şi pregătit de Dum-
nezeu, a apărut pe scena lui Israel în „vremea Izabelei“, această 
perioadă de contaminare cu idolatria demonică venită din rega-
tul Sidonului şi al Tirului. Tumora apărută în fiinţa naţională a 



250

poporului lui Dumnezeu se răspândise metastazic şi trebuia 
extirpată fără milă de dragul planului mesianic.

I. IORAM, GINERELE IZABELEI 
ŞI SOŢUL ATALIEI

Patologia procesului de prăbuşire a trecut prin trei faze dis-
tincte şi este ilustrată în ceea ce i s-a întâmplat lui Ioram, nepotul 
Izabelei:  (a) prăbuşirea spirituală,  (b) prăbuşirea psihică şi (c) 
prăbuşirea fizică.

(a) Prăbuşirea spirituală

Iosafat a fost un împărat bun, dar a făcut greşeala să-și 
căsătorească fiul, pe Ioram, cu una din fetele lui Ahab, intrând 
astfel sub influenţa Izabelei:

„Iosafat a avut bogăţii şi slavă din belşug, şi s-a în-
cuscrit cu Ahab.“ (2 Cron. 18.1).

Fiul său i-a călcat pe urme şi s-a căsătorit şi el cu una dintre 
prinţesele Samariei:



251

„În al cincilea an al lui Ioram, fiul lui Ahab, 
împăratul lui Israel, a început să domnească Ioram, 
fiul lui Iosafat, împăratul lui Iuda. Avea treizeci şi doi 
de ani când s-a făcut împărat, şi a domnit opt ani la 
Ierusalim. 

El a umblat în calea împăraţilor lui Israel, cum 
făcuse casa lui Ahab, căci avea de nevastă pe o fată a 
lui Ahab, şi a făcut ce este rău înaintea Domnului.“ (2 
Regi 8.16-18).

„Plezanteriile“ dintre casa lui Ahab şi casa lui Iuda au dus 
probabil şi la confuzia născută din folosirea aceloraşi nume în-
tre rude apropiate. (Vezi obiceiul românilor de a pune copilului 
numele „naşului“). S-ar prea putea ca Iosafat să-şi fi numit fiul 
„Ioram“, după numele copilului prietenului său Ahab (2 Regi 3.1), 
iar Atalia să dea numele de „Ahazia“, fiului împăratului de la Ieru-
salim, în amintirea fratelui ei, Ahazia, care murise fără copii sub 
mânia Domnului.  Ioram şi Ahazia, nume de împăraţi din Regatul 
de Nord ajung astfel nume de împăraţi din Regatul de Sud. Este 
doar un alt fel de a spune că deveniseră „o apă şi-un pământ“, 
nivelând şi anulând diferenţele religioase fundamentale care-i 
caracterizaseră până atunci. Nu că ar fi câştigat cei din Israel, dar 
au pierdut catastrofal cei din Iuda. Iehova a fost lepădat, iar Baal 
şi Astarteea se puteau acum lăfăi în voie.

„Ioram a făcut chiar înălţimi în munţii lui Iuda. A 
târât pe locuitorii Ierusalimului la curvie, şi a amăgit 
pe Iuda.“ (2 Cron. 21.11).

(b) Prăbuşirea psihică

Pentru amănunte trebuie să apelăm iar la cartea Cronici, care 
conţine mai multe detalii despre viaţa împăraţilor de la Ierusalim:

„Ioram avea ca fraţi, fii ai lui Iosafat, pe: Azaria, 
Iehiel, Zaharia, Azaria, Micael şi Şefatia, toţi fii ai lui 
Iosafat, împăratul lui Israel. 

Tatăl lor le dăduse daruri însemnate în argint, în 
aur şi în lucruri scumpe, împreună cu cetăţi întărite în 



252

Iuda; dar împărăţia a lăsat-o lui Ioram, pentru că el 
era întâiul-născut. 

Când a luat Ioram în stăpânire împărăţia tatălui 
său, şi când s-a întărit, a omorât cu sabia pe toţi fraţii 
săi şi pe vreo câţiva dintre capii lui Israel.“ (2 Cron. 
21.2-4).

Ioram a ajuns un despot obsedat de putere şi stăpânit de 
teamă. În demenţa lui, el n-a ezitat să-şi execute toţi fraţii, posibi-
li pretendenţi la tron, împreună cu câteva din căpeteniile naţiunii, 
bănuite probabil şi ele că ar fi uneltit să-l dea jos de pe tron. 
Îndepărtarea de Dumnezeu l-a dus la nebunie. Faptele lui pot fi 
puse alături de crimele lui Irod, alt demonizat, obsedat de putere, 
care a ucis toţi pruncii de parte bărbătească din zona Betleemului 
(Mt. 2.16).

(c) Prăbuşirea fizică

Dumnezeu a îngăduit ca Israelul să stăpânească peste nea-
murile din jur pe vremea lui David şi a lui Solomon pentru ca şi 
„neamurile“ să-L cunoască pe Dumnezeul lui Israel. Dacă Ioram a 
renunţat să se închine lui Iehova în schimbul idolatriei, ce rost ar 
mai fi avut ca neamurile din jur să rămână sub influenţa Ierusali-
mului? Păcatul ne îndepărtează de binecuvântările lui Dumnezeu. 
Ioram şi Israelul pierd parte din teritorii şi din belşugul birurilor 
primite până atunci:

„Pe vremea sa, Edom s-a răsculat împotriva 
stăpânirii lui Iuda, şi au pus un împărat peste ei. Io-
ram a trecut la Ţair, cu toate carele lui. Sculându-se 
noaptea, a bătut pe edomiţi, care îl înconjurau, şi pe 
căpeteniile carelor, şi poporul a fugit în corturi. 

Răscoala Edomului împotriva stăpânirii lui Iuda 
a ţinut până în ziua de azi. Libna s-a răsculat tot în 
acelaş timp. 

Celelalte fapte ale lui Ioram (din Iuda), şi tot ce 
a făcut el, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Iuda? 



253

Ioram a adormit cu părinţii săi, şi a fost îngro-
pat cu părinţii săi în cetatea lui David. Şi, în locul lui, 
a domnit fiul său Ahazia.“ (2 Regi 8.20-24; 2 Cron. 
21.8-10).

Ioram a avut harul de a fi mustrat printr-o scrisoare chiar de 
către marele profet Ilie! Este singura dată când este menţionat 
numele lui Ilie în cartea Cronici, pentru că activitatea lui s-a 
desfăşurat în mod preponderent în Regatul de Nord. Episodul 
este relatat numai în cartea Cronici, nu şi în cartea Regi, unde 
găsim doar numele acestor oameni pomenite împreună (2 Regi 
1.17). Cel mai probabil, acest episod s-a petrecut pe vremea când 
Ioram a fost la începutul domniei, co-regent alături de tatăl său 
Iosafat, cu foarte puţin timp înainte de înălţarea lui Ilie la cer. 
Iată ce stă scris în Cronici:

„I-a venit o scrisoare de la proorocul Ilie, care zi-
cea: «Aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeul tatălui tău 
David: ‘Pentru că n-ai umblat în căile tatălui tău Iosa-
fat, şi în căile lui Asa, împăratul lui Iuda, ci ai umblat 
în calea împăraţilor lui Israel; pentru că ai târât la 
curvie pe Iuda şi locuitorii Ierusalimului, cum a făcut 
casa lui Ahab faţă de Israel; şi pentru că ai omorât pe 
fraţii tăi, care erau mai buni decât tine, şi care făceau 
parte din însăşi casa tatălui tău; iată, Domnul va lovi 
cu o mare urgie pe poporul tău, pe fiii tăi, pe neves-
tele tale, şi tot ce este al tău. Iar pe tine, te va lovi cu 
o boală grea, cu o boală de măruntaie, care se va în-
greuna din zi în zi până când îţi vor ieşi măruntaiele 
din pricina tăriei bolii.’» Şi Domnul a aţâţat împotriva 
lui Ioram duhul filistenilor şi al arabilor, care sunt în 
vecinătatea etiopienilor. 

S-au suit împotriva lui Iuda, au năvălit în el, au je-
fuit toate bogăţiile care se aflau în casa împăratului, şi 
i-au luat fiii şi nevestele, aşa încât nu i-a mai rămas alt 
fiu decât Ioahaz, cel mai tânăr dintre fiii săi. 

După toate acestea, Domnul l-a lovit cu o boală de 
măruntaie, care era fără leac.   Ea s-a îngreunat din 
zi în zi, şi pe la sfârşitul anului al doilea i-au ieşit lui 
Ioram măruntaiele din pricina tăriei bolii. 



254

A murit în dureri grele. Şi poporul lui n-a ars 
tămâie în cinstea lui, cum făcuse pentru părinţii lui. 
Avea treizeci şi doi de ani când a ajuns împărat, şi a 
domnit opt ani la Ierusalim (nu anii de coregent, ci 
timpul în care a domnit singur).

 A murit fără să lase părere de rău în urmă, şi l-au 
îngropat în cetatea lui David, dar nu în mormintele 
împăraţilor.“ (2 Cron. 21.12-20).

Contaminat de idolatria demonică din „vremea Izabelei“, 
Ioram a fost socotit ca „necurat“ şi i s-a refuzat înmormântarea 
alături de ceilalţi împăraţi din dinastia davidică. Prăbuşit din 
punct de vedere spiritual şi psihic, Ioram cunoaşte şi prăbuşirea 
fizică pe propria lui piele. Nu ştim natura bolii, dar textul ţine 
neapărat să ne dea amănuntele manifestărilor ei dezgustătoare. 
Cu o paralelă într-un text al apostolului Pavel, Ioram pare cu 
adevărat „un om dat pe mâna Satanei pentru nimicirea trupului“ 
(1 Cor. 5.5).

II.  AHAZIA,  NEPOTUL  IZABELEI   
ŞI  FIUL  ATALIEI

Urmaşul lui Ioram, Ahazia (care apare, în 2 Cron. 21.17, sub 
numele de Ioahaz), a fost şi el o rudă a Izabelei, încuscrit cu casa 
lui Omri din Samaria. „Justiţia poetică“ a lui Dumnezeu a făcut ca 
ucigaşul fraţilor săi să-şi aibă şi el majoritatea copiilor ucişi:

„Locuitorii Ierusalimului au pus împărat în locul 
lui, pe Ahazia, fiul lui cel mai tânăr; căci oastea venită 
în tabără cu arabii omorâse pe toţi cei mai mari în 
vârstă. Astfel a început să domnească Ahazia, fiul lui 
Ioram, împăratul lui Iuda.“ (2 Cron. 22.1).

„În al doisprezecelea an al lui Ioram, fiul lui Ahab, 
împăratul lui Israel, a început să domnească Ahazia, 
fiul lui Ioram, împăratul lui Iuda. 

Ahazia avea douăzeci şi doi de ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit un an la Ierusalim. Mamă-sa se 
chema Atalia, fata lui Omri, împăratul lui Israel.“ (2 
Regi 8.25-26).



255

 Aici ne întâlnim prima dată cu „Atalia“, această straşnică 
urmaşă a demonizatei Izabela. Prin ea, Satan a vrut, aşa cum 
vom vedea în continuare, să stingă flacăra mesianică şi să 
zădărnicească astfel planul lui Dumnezeu pentru mântuirea lumii 
prin Cristos. 

Prin aceste două soţii întronate alături de fii ai lui David la 
Ierusalim, a fost dusă la desăvârşire cucerirea religioasă. Di-
nastia lui Omri îşi adjudecă astfel „de drept“ tronul lui Iuda, la 
Ierusalim! Este un fel de „unificare“ prin înrudire. Sângele celor 
două case regale era acum unit. Numai că nu se sfinţise dinas-
tia lui Omri, ci se spurcase dinastia lui David! Acest „Ahaz“, ca 
şi cel căruia îi purta numele (1 Regi 1) va avea mult de suferit în 
neputinţa provocată de înstrăinarea sa de Dumnezeu:

„El a umblat în calea casei lui Ahab, şi a făcut ce 
este rău înaintea Domnului, ca şi casa lui Ahab, căci 
era ginerele casei lui Ahab. El a mers cu Ioram, fiul lui 
Ahab, la război împotriva lui Hazael, împăratul Siriei, 
la Ramot din Galaad. 

Şi sirienii l-au rănit pe Ioram. Împăratul Ioram s-a 
întors să se tămăduiască la Izreel de rănile pe care i le 
făcuseră sirienii la Rama, când se bătea împotriva lui 
Hazael, împăratul Siriei. 

Ahazia, fiul lui Ioram, împăratul lui Iuda, s-a pogo-
rât să-l vadă pe Ioram, fiul lui Ahab, la Izreel, pentru 
că era bolnav.“ (2 Regi 8.27-29).

Iată ce ne spune cartea Cronici:

„El a umblat în căile casei lui Ahab, căci mamă-sa îi 
dădea sfaturi nelegiuite. 

A făcut ce este rău înaintea Domnului, ca şi casa lui 
Ahab, căci după moartea tatălui său, ei îi erau sfetnici, 
spre pierzarea lui.“ (2 Cron. 22.3-4).

Copleşitoarea influenţă a dinastiei lui Omri asupra Ieru-
salimului este indicată prin puterea Ataliei şi prin prezenţa 
consilierilor regali din Samaria la Curtea regală de la Ierusalim. 



256

„Târât de sfatul lor, s-a dus cu Ioram, fiul lui Ahab, 
împăratul lui Israel, la război împotriva lui Hazael, 
împăratul Siriei, la Ramot în Galaad. 

Sirienii l-au rănit pe Ioram. Ioram s-a întors să 
se vindece la Izreel de rănile, pe care i le făcuseră si-
rienii la Rama, când se bătea împotriva lui Hazael, 
împăratul Siriei. 

Azaria, fiul lui Ioram, împăratul lui Iuda, s-a 
pogorât să-l vadă pe Ioram, fiul lui Ahab, la Izreel, 
pentrucă era bolnav. Prin voia lui Dumnezeu, şi 
spre pierzarea lui a venit Ahazia la Ioram.“ (2 Cron. 
22.5-7).

Ahazia s-a însoţit cu Ioram, după cum tatăl său, Iosafat, a 
încheiat o alianţă vinovată cu Ahab, tatăl lui Ioram. Interesant 
că cei doi urmaşi ai părinţilor lor s-au dus să lupte cu împăratul 
Siriei exact în acelaşi loc în care „săgeata trasă la întâmplare“ l-a 
omorât pe Ahab şi unde un profet al Domnului l-a mustrat aspru 
pe Iosafat. Se vede încă o dată că nu învăţăm nimic din păţania 
celor dinaintea noastră. 

În definitiv, Ahazia s-a însoţit cu …păcatul. „Părtăşia“ celor 
doi împăraţi i-a adus pe amândoi, prin forţa Providenţei, în „sala 
de operaţie“ divină. Idolatria trebuia eradicată. Tumora tre-
buia extirpată, iar pentru această „operaţie“ trebuia un „chirurg“ 
cu mâna rapidă şi cu inima rece.  Niciunul din cei doi împăraţi, 
amândoi ramuri ale Izabelei din dinastia lui Omri, nu bănuia 
prăpădul care urma să se abată asupra lor. 

Dumnezeu pregătise deja un om cu numele de „furtună“, Iehu, 
uraganul mâniei divine (pronunţat aici ca „Iehuuuuuuu“ – cu 
sonoritatea unei rafale de vânt). El venea să extirpe tumora din 
trupul naţiunii, pentru că în joc era mult mai mult decât asimi-
larea păgână. Era în joc însăşi supravieţuirea planului profetic 
anunţat din generaţie în generaţie, iar Dumnezeul suveran ve-
ghea asupra istoriei:

„Dar Domnul n-a voit să nimicească pe Iuda, din 
pricina robului Său David, după făgăduinţa pe care i-o 
făcuse că-i va da totdeauna o lumină printre fiii săi.“ 
(2 Regi 8.19).



257

C
hem

area tronului

26.  
 

IEHU,  URAGANUL  DIVIN VENIT   
SĂ  DEZRĂDĂCINEZE  RĂUL  DIN  ISRAEL   

(2 Regi 9)

Coperţile dosarului lui Iehu ar trebui să fie roşii, ca semn al 
violenţei, al sângelui şi al mâniei. Capitolele 9 şi 10 din cartea 
2 Regi nu pot fi citite cu plăcere, dar avem nevoie să o facem ca 
să le înţelegem mesajul: păcatul nu poate rămâne nepedepsit şi 
ameninţările divine se împlinesc până la urmă! Dumnezeu a de-
cretat „ungerea“ lui Iehu (1 Regi 19.16) şi nimicirea casei lui Ahab 
(1 Regi 21.21-26). 

Suntem de acord cu Thamos Brooks care a zis: „Singurul lucru 
pe care-l urăşte Dumnezeu este păcatul. Păcatul l-a pus pe Cristos 
pe Cruce, duce sufletele la pierzarea eternă, pângăreşte locurile 
cereşti şi a făcut necesar Iadul“.

Dumnezeu are instrumente diferite pentru misiuni diferite. 
Nu toate le poate face, sau este chemat să le facă, un singur om. 
Pentru extirparea unei tumori, ai nevoie de un chirurg cu mână 
sigură şi inimă rece. Elisei ştia că un astfel de om există. Venise 
vremea ca întregul Israel să o afle. Un temperament tumultuos, 
Iehu ar fi fost cu siguranţă un bun şofer de maşini de curse! 
Iehu este imposibil de încadrat în tiparele sociale „acceptabile“. 



258

Instrumentele de care Se foloseşte Dumnezeu nu sunt neapărat 
nici bune şi nici neprihănite.  

Ungerea lui Iehu  (2 Regi 9.1-12)

Numele lui Iehu a fost găsit până 
şi pe obeliscul lui Samanezer III din 
Asiria, unde apare ca „Iehu, fiul (suc-
cesorul) lui Omri“ (proșternat cu fața 
la pământ). Pe vremea aceea, asirienii  
numeau Israelul ca „ţara lui Omri“. 
Semnificaţia numelui „Iehu“ este „El 
este Dumnezeu“, un fel de prescurtare 
de la Eli-Iahu, numele proorocului 
Ilie; un fel de pronunţare rapidă. Aşa 
transpiră şi din comentariul pe care-
l face omul de pază din turnul cetăţii 
Izreel:

„Caraula a dat de ştire, şi a zis: «S-a dus până la 
ei, şi nu se întoarce. Şi alaiul este ca al lui Iehu, fiul lui 
Nimşi, căci mână ca un nebun.»“ (2 Regi 9.20).

(a) Iehu este unul dintre personajele providenţiale predesti-
nate să împlinească o misiune specială din partea lui Dumnezeu:

„Proorocul Elisei a chemat pe unul din fiii prooro-
cilor, şi i-a zis: «Încinge-ţi mijlocul, ia cu tine sticluţa 
aceasta cu untdelemn, şi du-te la Ramot în Galaad.

Când vei ajunge acolo, să cauţi să vezi pe Iehu, fiul 
lui Iosafat, fiul lui Nimşi. Să te duci să-l ridici din mi-
jlocul fraţilor săi, şi să-l aduci într-o odaie deoparte. 

Să iei sticluţa cu untdelemn, să-l torni pe capul 
lui, şi să zici: ‘Aşa zice Domnul: Te ung împărat al 
lui Israel!’ Apoi să deschizi uşa, şi să fugi fără să te 
opreşti.»“ (2 Regi 9.1-3).

(b) Textul biblic ne spune cum s-a împlinit porunca dată lui 
Ilie de Dumnezeu pentru aşezarea lui Iehu în slujirea divină. Este 
clar că acest Iehu era una dintre principalele căpetenii ale armatei 



259

împăratului Ioram şi era staţionat cu o garnizoană militară în Ra-
motul din Galaad, recucerit probabil de curând de la sirieni. 

(c) Al treilea lucru descris în textul biblic este teama pe care 
o inspira acest Iehu celor ce veneau în contact cu el. Elisei îşi 
sfătuieşte slujitorul să fugă cât se poate de repede din prezenţa 
lui. În Iehu, ca şi în majoritatea celor din Israel era un amestec 
din idolatria celor care s-au lepădat de Dumnezeu, dar care mai 
păstrau în suflet şi o reminiscenţă de credinţă în Iehova. Scân-
teia aceasta de credinţă în Dumnezeul cel adevărat trebuia acum 
aprinsă şi înflăcărată printr-un mesaj direct de la Dumnezeu:

„Tânărul, slujitorul proorocului, a plecat în Ramot 
din Galaad. Când a ajuns, căpeteniile oştirii şedeau 
jos. El a zis: «Căpetenie, am să-ţi spun o vorbă.» Şi 
Iehu a zis: «Căruia dintre noi toţi?» El a răspuns: 
«Ţie, căpetenie.» 

Iehu s-a sculat şi a intrat în casă, şi tânărul i-a tur-
nat untdelemnul pe cap, zicându-i: «Aşa zice Domnul, 
Dumnezeul lui Israel: ‘Te ung împărat al lui Israel, al 
poporului Domnului. 

Să nimiceşti casa stăpânului tău Ahab, şi voi 
răzbuna asupra Izabelei sângele robilor Mei, prooro-
cii, şi sângele tuturor slujitorilor Domnului. 

Toată casa lui Ahab va pieri; voi nimici pe oricine 
ţine de Ahab, fie rob, fie slobod în Israel, şi voi face 
casa lui Ahab asemenea casei lui Ieroboam, fiul lui Ne-
bat, şi casei lui Baeşa, fiul lui Ahia. 

Câinii vor mânca pe Izabela în ogorul din Izreel, şi 
nu va fi cine s-o îngroape.’»Apoi tânărul a deschis uşa, 
şi a fugit.“ (2 Regi 9.4-10).

Reacţia celor care au primit mesajul profetic din partea lui 
Dumnezeu a dat pe faţă faptul că nimeni nu era mulţumit cu 
destrăbălarea morală şi spirituală care fusese instaurată în ţară de 
influenţa maleficei femei trimisă parcă cu o misiune specială de 
la scaunul satanic stabilit în regiunea Tirului şi Sidonului. Chiar 
dacă, în mod „oficial“, „profeţii lui Iehova“ erau consideraţi nişte 
„nebuni“ fanatici, totuşi, în tainicul inimii, evreii tânjeau după o 
revenire sub autoritatea Celui Atotputernic. Numai aşa se poate 



260

explica brusca lor schimbare şi entuziasmul cu care s-au aliniat şi 
încolonat ca să ducă la îndeplinire mesajul divin:

„Când a ieşit Iehu la slujitorii stăpânului său, ei 
i-au zis: «Toate bune? Pentru ce a venit nebunul acesta 
la tine?» 

Iehu le-a răspuns: «Voi cunoaşteţi bine pe omul 
acesta şi ce poate spune.» Dar ei au zis: «Minciună! 
Spune-ne dar!» Şi el a zis: «Mi-a vorbit aşa şi aşa, zi-
când: ‘Aşa zice Domnul: Te ung împărat al lui Israel.’»

 Îndată şi-au luat fiecare hainele şi le-au pus sub 
Iehu pe treptele goale. Apoi au sunat din trâmbiţă, şi 
au zis: «Iehu este împărat!»“ (2 Regi 9.11-13).

Nu, „nebunul“ care venise din partea Domnului n-a spus o 
„minciună“, şi oamenii din jurul lui Iehu ştiau foarte bine lucrul 
acesta. Altfel cum ar fi sărit aşa de repede dintr-o extremă în alta 
şi s-au grăbit să se supună mesajului adus de mesajerul divin? 
Oamenii aceştia tânjeau după un cuvânt venit de la Dumnezeu, 
iar inima lor a fost un pământ cum nu se poate mai pregătit pen-
tru ca el să încolţească şi să aducă rod.

Oare câţi oameni ca aceştia mai există şi astăzi? Câţi 
dintre aceia care ascund sub bravada unor cuvinte batjocorito-
are setea aprinsă după un adevăr veritabil venit din partea Celui 
Atotputernic? 

Chiar dacă aparent ei ne consideră „nebuni“, să nu ezităm să 
le transmitem mesajul pe care ne-a trimis Domnul să li-l spunem. 
Din astfel de oameni, Dumnezeu Îşi poate ridica armata care să 
se grăbească să-L asculte şi să-I facă voia cu entuziasm. Fiecare 
sfânt are un trecut şi fiecare păcătos are un viitor, iar Dumnezeu 
poate face şi din aparente „pietre“ nişte „fii ai lui Avraam“.

Este foarte important să remarcăm că, spre deosebire de 
majoritatea regilor din Regatul de Nord, Iehu a fost „uns“ de Du-
mnezeu să fie împărat.  Imaginea lui Iehu de pe capul căruia se 
mai prelingea încă untdelemnul turnat de tânărul mesager divin 
a fost ceea ce i-a determinat pe toţi cei din jur să-l considere ime-
diat o persoană cu autoritate divină. Prin ungerea cu untdelemn, 
Iehu a devenit un personaj providenţial în planul mesianic.



261

Aici trebuie să ne oprim puţin şi să lămurim termenii pe 
care-i folosim. Calificativul „mesianic“ este un derivat de la ter-
menul „uns“, ca în foarte cunoscuta profeţie a celor şaptezeci de 
săptămâni din cartea profetului Daniel:

„Să ştii dar, şi să înţelelgi, că de la darea poruncii 
pentru zidirea din nou a Ierusalimului, până la Unsul 
(Mesia), la Cârmuitorul, vor trece şapte săptămâni…“ 
(Dan. 9.25).

Termenul a fost tradus în greaca Noului Testament prin 
„Cristosul“, ca în mesajul adus de înger păstorilor din câmpia Bet-
leemului şi în celebra proclamaţie făcută de Petru în Cezareea lui 
Filip:

„… astăzi în cetatea lui David, vi s-a născut un 
Mântuitor, care este Cristos, Domnul.“ (Lc. 2.11).

„Dar voi“, i-a întrebat El, ,,cine ziceţi că sunt?“ 
,,Cristosul (Unsul) lui Dumnezeu!“ I-a răspuns Petru.“ 
(Lc. 9.20).

„Mesia“ sau „Maşiah“ desemna pe un mare preot sau pe un 
împărat instalat în slujire prin ungerea cu untdelemn după pro-
cedura liturgică descrisă în Exod 30.22-25. Aceste persoane au 
avut roluri deosebite în împlinirea planului lui Dumnezeu în 
istorie. Numirea nu este restrânsă exclusiv doar la evrei. Dumne-
zeu îl numeşte pe Cir, împăratul perşilor, ales înainte de naştere 
prin preştiinţa lui Dumnezeu să îndeplinească trimiterea evreilor 
acasă din exilul celor şaptezeci de ani, un „uns“ al Lui în istorie:

„Aşa vorbeşte Domnul către unsul Său, către Cir, 
pe care-l ţine de mână, ca să doboare neamurile înain-
tea lui, şi să dezlege brâul împăraţilor, să-i deschidă 
porţile, ca să nu se mai închidă: 

«Eu voi merge înaintea ta, voi netezi drumurile 
muntoase, voi sfărâma uşile de aramă, şi voi rupe 
zăvoarele de fier. 

…Eu am ridicat pe Cir, în dreptatea Mea, şi voi 
netezi toate cărările lui. El Îmi va zidi iarăş cetatea, 
şi va da drumul prinşilor Mei de război, fără preţ de 



262

răscumpărare şi fără daruri», zice Domnul oştirilor.“ 
(Is. 45.1, 13).

„Unşii“ au fost deci instrumentele lui Dumnezeu pentru a 
menţine istoria pe direcţia împlinirii planurilor Lui. Însemnătatea 
lor a fost majoră şi imitaţiile n-au întârziat şi nu întârzie să se 
arate. Impostorii care se pretind importanţi în istoria lumii sunt 
numiţi în Sfânta Scriptură „falşi mesia“, „falşi prooroci“, „falşi 
cristoşi“ sau chiar anti-crişti. 

Despre această tristă realitate ne avertizează în Epistola sa, 
apostolul Ioan:

„Copilaşilor, este ceasul cel de pe urmă. Şi, după 
cum aţi auzit că are să vină Anticrist, să ştiţi că acum 
s-au ridicat mulţi anticrişti: prin aceasta cunoaştem 
că este ceasul de pe urmă.“ (1 Ioan 2.18).

Acelaşi apostol ne spune că toţi credincioşii care alcătuiesc 
Trupul duhovnicesc al Domnului Isus (Biserica) au intrat în „un-
gerea“ Duhului Sfânt fiind împuterniciţi prin ungerea aceasta să 
împlinească planurile lui Dumnezeu în generaţia lor:

„Cât despre voi, ungerea, pe care aţi primit-o de 
la El, rămâne în voi, şi n-aveţi trebuinţă să vă înveţe 
cineva; ci, după cum ungerea Lui vă învaţă despre to-
ate lucrurile şi este adevărată, şi nu este o minciună, 
rămâneţi în El, după cum v-a învăţat ea.“ (1 Ioan 
2.27).

Din clipa în care a primit „ungerea“ din partea trimisului lui 
Dumnezeu, Iehu a devenit conştient că are o misiune deosebită 
în generaţia sa. Convingerea i-a fost împărtăşită de celelalte 
căpetenii care erau cu el şi, împreună, s-au apucat de treabă.

(a) Iehu îl omoară pe Ioram, fostul său suveran (2 Regi 9.14-26)

Contaminarea idolatră demonică trebuie extirpată, iar Iehu 
nu este un om care să facă lucrurile cu o jumătate de măsură. El 
porneşte ca un uragan spre Izreel, asigurându-se că nimeni nu va 
ajunge acolo înaintea lui ca să-l prevină pe împăratul Ioram:



263

„Astfel a uneltit Iehu, fiul lui Iosafat, fiul lui Nimşi, 
împotriva lui Ioram.

Şi Ioram şi tot Israelul apărau Ramotul din Galaad 
împotriva lui Hazael, împăratul Siriei. 

Dar împăratul Ioram se întorsese să se vindece la 
Izreel de rănile pe care i le făcuseră sirienii, când se 
bătea împotriva lui Hazael, împăratul Siriei.

Iehu a zis: «Dacă voiţi, să nu lăsaţi pe nimeni 
să scape din cetate, ca să se ducă să dea de veste la 
Izreel.»“ (2 Regi 9.14-15).

Îngrijoraţi de orice veste care venea de la Ramotul din Galaad 
pentru că venea de la graniţă, Ioram se grăbeşte să trimită înain-
tea lui Iehu doi călăreţi cu cai iuţi, dar aceştia sunt, rând pe rând, 
opriţi de Iehu. 

„Şi Iehu s-a suit în carul lui şi a plecat la Izreel; căci 
Ioram era bolnav în pat acolo, şi Ahazia, împăratul lui 
Iuda, se pogorâse să-l vadă. 

Caraula pusă pe turnul lui Izreel a văzut ceata lui 
Iehu venind, şi a zis: «Văd o ceată de oameni.» Ioram 
a zis: «Ia un călăreţ, şi trimite-l înaintea lor să întrebe 
dacă este pace.» 

Călăreţul s-a dus înaintea lui Iehu, şi a zis: «Aşa 
zice împăratul: ‘Veniţi cu pace?’ Şi Iehu a răspuns: 
«Ce-ţi pasă de pace? Treci înapoia mea.» 

Caraula a dat de ştire, şi a zis: «Solul s-a dus 
până la ei, şi nu se mai întoarce.» Ioram a trimis un 
al doilea călăreţ, care a ajuns la ei, şi a zis:  «Aşa zice 
împăratul: ‘Veniţi cu pace?’ Şi Iehu a răspuns: «Ce-ţi 
pasă de pace? Treci înapoia mea.»  

Caraula a dat de ştire, şi a zis: «S-a dus până la 
ei, şi nu se întoarce. Şi alaiul este ca al lui Iehu, fiul lui 
Nimşi, căci mână ca un nebun.»“ (2 Regi 9.16-20).

Îngrijorarea împăratului creştea pe măsură ce detaşamentul 
condus de Iehu se apropia de cetate. Împăratul a început să 
bănuiască o posibilă trădare, dar …era prea târziu. Uraganul era 
acum deasupra capului său. Într-o ultimă încercare de a-l impre-
siona pe cel care venea ca vijelia peste el, Ioram şi împăratul lui 



264

Iuda ies impunători înaintea lui Iehu în toată splendoarea ţinutei 
lor regale. Însă, ei nu ştiau cu cine aveau de-a face 

…Dumnezeu îi mişcase ca pe nişte piese de şah pe tablă pentru 
ca întâlnirea lor să aibă loc chiar în ogorul lui Nabot, care fusese 
asasinat la iniţiativa Izabelei:

„Atunci Ioram a zis: «Înhamă!» Şi au pus caii la 
car. Ioram, împăratul lui Israel, şi Ahazia, împăratul 
lui Iuda, au ieşit fiecare, în carul lui, înaintea lui Iehu; 
şi l-au întâlnit în ogorul lui Nabot din Izreel.“ (2 Regi 
9.21).

Venise vremea împlinirilor profetice. Sângele lui Nabot tre-
buia răzbunat. Draconica influenţă a Izabelei trebuia ştearsă din 
ţară:

„Cum a văzut Ioram pe Iehu, a zis: «Pace, Iehu?» 
Iehu a răspuns: «Ce pace! Câtă vreme dăinuiesc cur-
viile mamei tale Izabela, şi mulţimea vrăjitoriilor ei!»

Ioram a sucit frânele şi a fugit, zicând lui Ahazia: 
«Vânzare, Ahazia!»

Dar Iehu a pus mâna pe arc, şi l-a lovit pe Ioram 
între umeri. Săgeta a ieşit prin inimă, şi Ioram a căzut 
în car. 

Iehu a zis căpeteniei sale Bidcar: «Ia-l şi aruncă-l 
în ogorul lui Nabot din Izreel; căci adu-ţi aminte că 
atunci când stăteam împreună, eu şi tu, călări pe cai 
înapoia tatălui său Ahab, Domnul a rostit împotriva 
lui hotărârea aceasta: 

‘Am văzut ieri sângele lui Nabot şi sângele fiilor lui’, 
zice Domnul, ‘şi-ţi voi face la fel chiar în ogorul acesta’, 
zice Domnul!

 Ia-l dar, şi aruncă-l în ogor, după Cuvântul Dom-
nului.»“ (2 Regi 9.22-26).

Este pentru prima dată când aflăm că Izabela nu se mulţumise 
să-l omoare doar pe Nabot. Ca să nu mai existe moştenitori în 
stare să revendice dreptul asupra ogorului acaparat prin fraudă, 
Izabela îi ucisese şi pe fiii lui Nabot, încălcând astfel într-un mod 
grosolan prevederile Legii mozaice:



265

„Nici o moştenire a copiilor lui Israel să nu treacă 
de la o seminţie la alta, ci fiecare dintre copiii lui Israel 
să se ţină lipit de moştenirea seminţiei părinţilor lui.“ 
(Lev. 25.25; Num. 36.7).

Iehu spune pe faţă ceea ce toţi evreii ştiau, dar se temeau 
să şoptească: Izabela era o vrăjitoare, iar influenţele ei în ţară 
erau demonice! Iehu vorbeşte despre curviile Izabelei şi despre 
„mulţimea vrăjitoriilor ei“ (kesapim, în textul original). Termenul 
presupune contactarea unor entităţi supranaturale şi sfătuirea cu 
ele prin mijloace oculte (conform cu Is. 47.9, 12; Mica 5.12; Naum 
3.4). Aceasta era un păcat de moarte sub legislaţia mozaică, si-
nonim cu „pactizarea cu duşmanul“ pe terenul înfruntării dintre 
Dumnezeu şi duşmanii Lui din lumea nevăzută:

„Pe vrăjitoare să n-o laşi să trăiască.“ 
„Să nu fie la tine nimeni care să-şi treacă pe fiul sau 

pe fiica lui prin foc, nimeni care să aibă meşteşugul de 
ghicitor, de cititor în stele, de vestitor al viitorului, de 
vrăjitor, de descântător, nimeni care să întrebe pe cei 
ce cheamă duhurile sau dau cu ghiocul, nimeni care să 
întrebe pe morţi. 

Căci oricine face aceste lucruri este o urâciune 
înaintea Domnului; şi din pricina acestor lucruri le 
va izgoni Domnul, Dumnezeul tău, pe aceste neamuri 
dinaintea ta. 

Tu să te ţii în totul totului tot, numai de Domnul, 
Dumnezeul tău. Căci neamurile acelea pe care le vei 
izgoni, ascultă de cei ce citesc în stele şi de ghicitori; 
dar ţie, Domnul, Dumnezeul tău, nu-ţi îngăduie lucrul 
acesta.“ (Exod. 22.18; Deut. 18.10-14).

„Uraganul“ dezlănţuit lansează primul trăsnet în direcţia lui 
Ioram şi-l omoară.

(b) Iehu îl omoară pe Ahazia, ruda lui Omri,  
de pe tronul Ierusalimului (2 Regi 9.27–29)

Al doilea trăsnet cade peste Ahazia, copilul corupt al lui Da-
vid, născut într-o mezalianţă idolatră cu una din rudele Izabelei şi 



266

vinovat că a lăsat influenţa întunecimii din Samaria să se scurgă 
şi să inunde Regatul lui Iuda, de unde se aştepta împlinirea 
speranţelor mesianice:

„Ahazia, împăratul lui Iuda, când a văzut lu-
crul acesta, a fugit pe drumul care duce la casa din 
grădină. Iehu l-a urmărit, şi a zis: «Loveşte-l şi pe el 
în car!»

Şi l-au lovit la suişul Gur, lângă Ibleam. El a fugit 
la Meghido, şi a murit acolo. Slujitorii lui l-au dus într-
un car la Ierusalim, şi l-au îngropat în mormântul lui, 
cu părinţii lui, în cetatea lui David. 

Ahazia se făcuse împărat al lui Iuda în anul al uns-
prezecelea al lui Ioram, fiul lui Ahab.“ (2 Regi 9.27-29).

Ahazia a fost înmormântat ca un fiu al lui David, dar a fost 
ucis pentru că fusese un fiu al lui Ahab, contaminat prin seminţia 
lui Omri. Ahazia a murit într-o grădină a Samariei pentru că 
inima lui era „samariteană“, pătată de nelegiuire şi infectată de 
idolatrie. 

În cazul lui Ahazia, locul decesului său indică şi cauza decesu-
lui. A fost aşa cum nu s-ar fi cuvenit să fie şi acolo unde nu s-ar fi 
cuvenit să se afle un împărat de pe tronul davidic.

Odată cu moartea acestor doi regi/împăraţi, perioada de 
pace şi alianţe dintre Regatul de Nord şi Regatul lui David a luat 
sfârşit. Din relatările biblice de la 2 Regi 9.30 până la 2 Regi 17.41 
ştim că cele două regate au existat în paralel, dar n-a mai fost nici 
o înţelegere între ele. Această perioadă a început prin urcarea lui 
Iehu pe tronul lui Israel în anul 841 î.H. şi a continuat până în 
722 î.H. când asirienii au cucerit Regatul de Nord. 

Deşi a debutat probabil cu intenţii bune, perioada de colabo-
rare dintre cele două fracţiuni de împărăţie nu a dus la nimic bun 
pentru naţiunea evreiască. Dimpotrivă! Proverbul conform căruia 
„prieteniile rele strică obiceiurile bune“ s-a dovedit adevărat şi cu 
această ocazie. 

Dumnezeu a decretat atunci „divizarea“ naţiunii pentru o vre-
me, simbolizată prin „ruperea“ unei haine în petece repartizate 
în două regate separate (1 Regi 11.29-36). Ideile noastre, chiar şi 



267

atunci, sau mai bine zis tocmai atunci, când par bune, dacă nu se 
supun voii lui Dumnezeu, nu duc la nimic …bun.

Ne aflăm în anul 2012, şi un ziar anunţa identificarea unui 
alt grup, de data aceasta din India, al „triburilor pierdute“ 
şi împrăştiate printre Neamuri, care se întoarce acasă în Is-
rael. A venit vremea ca Dumnezeu să-i strângă iarăşi acasă pe 
surghiuniţii lui Israel (Is. 43.5; 49.22; 66.6-21; Ier. 16.15; 23.3; 
24:6; Ezec. 37.21; 39.25).  Abia acum începe să fie  …bine!

(c) Iehu o omoară pe Izabela (2 Regi 9.30-37)

Cel de al treilea trăsnet din „uraganul“ numit Iehu a lovit-o pe 
Izabela.  „Drăcoaica“ aceasta a fost sfidătoare şi insolentă până la 
capăt. Numai că semeţia ei n-a scutit-o să aibă moartea ruşinoasă 
care îi fusese profeţită de Ilie şi pe care probabil, cu viclenie, ea a 
căutat să o evite:

„Iehu a intrat în Izreel. Izabela, auzind lucrul aces-
ta, şi-a uns sprâncenele, şi-a împodobit capul, şi se uita 
pe fereastră. Pe când intra Iehu pe poartă, ea a zis: 
«Pace, noule Zimri, ucigaşul stăpânului său?» 

El a ridicat faţa spre fereastră, şi a zis: «Cine este 
pentru mine? Cine?» Şi doi sau trei dregători s-au ui-
tat la el, apropiindu-se de fereastră. 

El a zis: «Aruncaţi-o jos!» Ei au aruncat-o jos, şi 
i-a ţâşnit sângele pe zid şi pe cai. Iehu a călcat-o în 
picioare. 

Apoi a intrat, a mâncat şi a băut, şi a zis: «Duceţi-
vă de vedeţi pe blestemata aceea, şi îngropaţi-o, căci 
este fată de împărat.» 

S-au dus s-o îngroape; dar n-au găsit din ea decât 
ţeasta capului, picioarele şi palmele mâinilor. S-au 
întors şi au spus lui Iehu, care a zis: «Aşa spusese 
Domnul prin robul său Ilie, tişbitul: 

««Câinii vor mânca în ogorul din Izreel carnea 
Izabelei; şi hoitul Izabelei va fi ca gunoiul pe faţa 
ogoarelor, în ogorul din Izreel, aşa încât nu se va 



268

mai putea zice»»: «Aceasta este Izabela!»“ (2 Regi 
9.30-37).

Merită să zăbovim câteva clipe asupra destinului pe care şi l-a 
făurit această „falsă proorociţă“ despre al cărei „stil“ se vorbeşte 
chiar şi la finalul Bibliei (Apoc. 2.20):

- împodobită ca o regină, a murit ...plină de „rugină“, făcută 
una cu praful murdar al străzii; 

- iniţial spaima tuturor, a devenit sub judecata divină ...scârba 
tuturor;

- suită de Ahab pe treptele palatului până la înălţimea tronului 
împărăţiei lui Israel, şi-a încheiat cariera aruncată ca un gunoi pe 
fereastra casei regale; 

- temută de toţi, a sfârşit-o trădată de toţi, fără să-i ia cineva 
apărarea;

- ingenioasă şi abilă în vederea smulgerii viei lui Nabot, a băut 
din vinul amestecat al mâniei lui Dumnezeu şi, călcată în teascul 
judecăţii Lui, a fost călcată în picioare de „noul Zimri“ şi zdrobită 
sub copitele cailor; 

- la auzul veştii despre venirea lui Iehu, s-a grăbit să-şi 
schimbe înfăţişarea trupească, dar nu şi-a mai putut schimba 
încătuşarea duhovnicească;  

- invocând prin jurământ asprimea pedepsei zeilor (inexistenţi 
şi ireali!), a pierit sub asprimea pedepsei Dumnezeului celui viu şi 
adevărat; 

- fiică a lui Et(baal), cu ifose de preoteasă a lui Baal şi slujito-
are a „zeiţei fertilităţii“, în „ziua ...festivităţii“ au mâncat-o câinii 
maidanezi ai Izreelului; 

- sperând că va intra în istorie cu chipul ei ca efigie imortalizată 
pe veci, a murit desfigurată până acolo încât nu s-a mai putut 
spune: „Aceasta este Izabela!“ 

Încă o dată, „justiţia poetică“ a lui Dumnezeu s-a rostit ironică, 
umilind mândria care se înalţă cu semeţie şi făcând-o „una cu 
pământul“ (vezi şi Lc. 19.44). Numai cine este ...una cu Cerul, nu 
va ajunge ...una cu pământul!



269

C
hem

area tronului

C.  A  DOUA  PERIOADĂ  DE  ANTAGONISM 
(2 Regi 9:30 –17:41)



270



271

C
hem

area tronului

27.  
 

Iehu, uraganul care distruge, dar nu repară  
(2 Regi 10)

Iehu a fost pus în mişcare de mânia lui Dumnezeu şi s-a com-
portat ca un bisturiu în mâna unui medic priceput. După cele trei 
incizii iniţiale prin care i-a omorât pe Ioram, Ahazia şi Izabela, 
acest bisturiu a curăţat infestarea din jurul inciziilor, iar în final, a 
atacat rădăcina răului: templul lui Baal şi preoţia idolatră.

(a) Iehu nimiceşte casa lui Ahab şi a Izabelei (2 Regi 10.1-11)

Autorul insuflat al Scripturii istoriseşte:

„În Samaria erau şaptezeci de fii ai lui Ahab. Iehu a 
scris scrisori, şi le-a trimis la Samaria căpeteniilor din 
Izreel, bătrânilor, şi îngrijitorilor copiilor lui Ahab. 

În ele zicea: «Acum, când veţi primi scrisoarea 
aceasta, fiindcă aveţi cu voi pe fiii stăpânului vostru, 
carele şi caii, o cetate întărită şi arme, 

vedeţi care dintre fiii stăpânului vostru este cel mai 
bun şi mai vrednic, puneţi-l pe scaunul de domnie al 
tatălui său, şi luptaţi pentru casa stăpânului vostru!» 



272

Ei s-au temut foarte mult, şi au zis: «Iată că doi 
împăraţi n-au putut să-i stea împotrivă; cum îi vom 
sta noi împotrivă?» 

Şi căpetenia casei împărăteşti, căpetenia cetăţii, 
bătrânii şi îngrijitorii copiilor, au trimis să-i spună lui 
Iehu: «Noi suntem slujitorii tăi, şi vom face tot ce ne 
vei spune; nu vom pune pe nimeni împărat, fă ce vei 
crede!»“ (2 Regi 10.1-5).

„Şaptezeci de fii“ este un număr care a putut foarte bine să-i 
cuprindă şi pe nepoţii lui Ioram. Oricum, numărul este exagerat 
de mare şi ne trimite cu gândul la excesele altor împăraţi orienta-
li. Ahab încredinţase sarcina creşterii şi îngrijirii lor la mai multe 
persoane şi familii care trăiau din „solda împăratului“.

Este semnificativ că Iehu nu pomeneşte nimic despre Numele 
lui Iehova în scrisorile pe care le trimite conducătorilor din Sa-
maria. Intenţia lui este să-i terorizeze şi să-i nimicească, nu să-i 
convertească. Aceasta se vede şi mai clar din tertipul prin care îi 
face executanţii planurilor lui, deşi ştia în inima lui că-i va ucide:

„Iehu le-a scris o a doua scrisoare, în care spunea: 
«Dacă sunteţi ai mei, şi dacă ascultaţi de glasul meu, 
luaţi capetele oamenilor acelora, fiii stăpânului vostru, 
şi veniţi la mine mâine la ceasul acesta, la Izreel.» 

Şi cei şaptezeci de fii ai împăratului erau la 
mai-marii cetăţii, care îi creşteau. Când au primit scri-
soarea, au luat pe fiii împăratului, şi au tăiat pe aceşti 
şaptezeci de oameni; apoi le-au pus capetele în coşuri, 
şi le-au trimis lui Iehu, la Izreel. 

Solul a venit să-i spună, zicând: «Au adus capetele 
fiilor împăratului.» Şi el a zis: «Faceţi-le două grămezi 
la intrarea porţii, până dimineaţă.» 

Dimineaţa a ieşit; şi venind înaintea întregu-
lui popor, a zis: «Voi sunteţi fără vină! Eu am uneltit 
împotriva stăpânului meu şi l-am omorât; dar cine a 
lovit pe toţi aceştia? 

Să ştiţi dar că nu va cădea nimic la pământ din 
Cuvântul Domnului, din cuvântul pe care l-a rostit 
Domnul împotriva casei lui Ahab; Domnul împlineşte 
ce a spus prin robul Său Ilie.“ 



273

Şi Iehu i-a lovit pe toţi cei ce mai rămăseseră din 
casa lui Ahab la Izreel, pe toţi mai-marii lui, pe priete-
nii şi pe preoţii lui, şi n-a lăsat să scape nici unul. Apoi 
s-a sculat, şi a plecat la Samaria.“ (2 Regi 10.6-12a).

Asprimea lui Iehu a depăşit intenţiile lui Dumnezeu, iar vicle-
nia şi minciuna care au dus la măcelul de la Izreel n-au fost pe 
placul Domnului. Iehu era pe cale de a deveni asemenea celor pe 
care fusese chemat să-i nimicească. Profetul Osea dezvăluie indi-
gnarea lui Dumnezeu faţă de cele petrecute la Izreel:

„Şi Domnul i-a zis: «Pune-i numele Izreel; căci 
peste puţină vreme, voi pedepsi casa lui Iehu, pentru 
sângele vărsat la Izreel, şi voi pune capăt domniei lui 
peste casa lui Israel.»“ (Osea 1.4). 

(b) Iehu nimiceşte casa lui Ahazia (2 Regi 10.12-14)

Ca nişte vite venind singure la abator, fraţii lui Ahazia, ucisul 
împărat contaminat de idolatrie al Ierusalimului, au căzut şi ei 
sub satârul nemilos a lui Iehu:

„Când a ajuns la coliba de întâlnire a unor ciobani, 
pe drum, Iehu a dat peste fraţii lui Ahazia, împăratul 
lui Iuda, şi le-a zis: «Cine sunteţi voi?» 

Ei i-au răspuns: «Suntem fraţii lui Ahazia, şi ne 
pogorâm să urăm de bine fiilor împăratului şi fiilor 
împărătesei.» 

Iehu a zis: «Prindeţi-i de vii.» Şi i-au prins de vii, 
şi i-au tăiat în număr de patruzeci şi doi, la fântâna 
colibei de întâlnire. Iehu n-a lăsat să scape niciunul.“ 
(2 Regi 10.12b-14).

(c) Iehu se asociază cu Recab (2 Regi 10.15-16)

Acum ne vom întâlni în textul biblic cu unul dintre acei 
neînfricaţi şi necompromişi bărbaţi „radicali“ despre care i-a po-
menit Dumnezeu lui Ilie:



274

„Să ungi şi pe Iehu, fiul lui Nimşi, ca împărat al lui 
Israel; şi să ungi pe Elisei, fiul lui Şafat, din Abel-Me-
hola, ca prooroc în locul tău. Şi se va întâmpla că pe 
cel ce va scăpa de sabia lui Hazael îl va omorî Iehu; şi 
pe cel ce va scăpa de sabia lui Iehu, îl va omorî Elisei. 

Dar voi lăsa în Israel şapte mii de bărbaţi, şi anu-
me pe toţi cei ce nu şi-au plecat genunchii înaintea lui 
Baal, şi a căror gură nu l-a sărutat.“ (1 Regi 19.16-18).

Unul dintre aceştia fusese Ionadab, fiul lui Recab.

„Plecând de acolo, (Iehu) l-a întâlnit pe Ionadab, 
fiul lui Recab, care venea înaintea lui. L-a întrebat de 
sănătate, şi i-a zis: «Inima ta este tot aşa de curată, 
cum este inima mea faţă de a ta?» 

Şi Ionadab a răspuns: «Este.» «Dacă este,» a zis 
Iehu, «dă-mi mâna.» Ionadab i-a dat mâna. Şi Iehu 
l-a suit la el în car, şi a zis: «Vino cu mine, şi vei vedea 
râvna mea pentru Domnul.» 

L-a luat astfel în carul său.“ (2 Regi 10.15-16).

Se pare că Iehu şi Ionadab, fiul lui Recab, se cunoşteau mai 
de mult şi erau prieteni. Textul ne spune că întâlnirea dintre cei 
doi a fost iniţiativa lui Ionadab, care „venea înaintea lui“, entu-
ziasmat probabil de felul în care Iehu pusese capăt domniei lui 
Ioram şi Ahazia, iar Iehu a făcut aluzie la o prietenie anterioară 
acestei întâlniri: ,,Inima ta este tot aşa de curată, cum este inima 
mea faţă de a ta?“

Scriind în limba germană, rabinul M. Ben Gavriel îl numeşte 
pe Ionadab „un idealist naiv al pustiei“ [„Das nomadische Ideal 
in der Bibel“, Stimen der Zeiit, CLXXI (1962-1963), p. 253-263].  

Cine erau Recabiţii? Răspunsul îl găsim în cartea profetului 
Ieremia. După 250 de ani, poruncile date de Ionadab fiilor lui 
erau încă reguli de viaţă păzite cu sfinţenie:

„Cuvântul rostit către Ieremia din partea Domnu-
lui, pe vremea lui Ioiachim, fiul lui Iosia, împăratul lui 
Iuda, sună astfel: «Du-te la casa Recabiţilor, vorbeşte 
cu ei, şi adu-i în Casa Domnului, în una din chilii şi dă-
le să bea vin!» 



275

Am luat pe Iaazania, fiul lui Ieremia, fiul lui 
Habazinia, pe fraţii săi, pe toţi fiii săi, şi toată casa 
Recabiţilor, şi i-am dus la Casa Domnului, în chilia 
fiilor lui Hanan, fiul lui Igdalia, omul lui Dumnezeu, 
lângă chilia căpeteniilor, deasupra chiliei lui Maaseia, 
fiul lui Şalum, uşierul. 

Am pus înaintea fiilor casei Recabiţilor nişte vase 
pline cu vin, şi pahare, şi le-am zis: «Beţi vin!» Dar ei 
au răspuns: «Noi nu bem vin! Căci Ionadab, fiul lui 
Recab, tatăl nostru, ne-a dat următoarea poruncă: 

««Să nu beţi niciodată vin, nici voi, nici fiii voştri; 
şi nici să nu zidiţi case, să nu semănaţi nicio sămânţă, 
să nu sădiţi vii, nici să nu stăpâniţi vii, ci toată viaţa 
voastră să locuiţi în corturi, ca să trăiţi multă vreme în 
ţara, în care sunteţi străini.»» 

Astfel, noi ascultăm tot ce ne-a poruncit Ionadab, 
fiul lui Recab, tatăl nostru; nu bem vin toată viaţa 
noastră, nici noi, nici nevestele noastre, nici fiii, nici 
fiicele noastre; nu zidim nici case ca locuinţe pentru 
noi, şi nu stăpânim nici vii, nici ogoare, nici pământuri 
însămânţate: ci locuim în corturi, şi urmăm şi împli-
nim tot ce ne-a poruncit tatăl nostru Ionadab.

Când s-a suit însă Nebucadneţar, împăratul Babi-
lonului, împotriva ţării acesteia, am zis: «Haidem, să 
fugim la Ierusalim, de oastea haldeilor şi de oastea Si-
riei. Aşa se face că acum locuim la Ierusalim.»

Atunci Cuvântul Domnului a vorbit lui Ieremia, 
astfel: «Aşa vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui 
Israel: ««Du-te şi spune oamenilor lui Iuda şi locuito-
rilor Ierusalimului: „Nu voiţi să luaţi învăţătură ca să 
ascultaţi de cuvintele Mele?»» zice Domnul. 

««Cuvintele lui Ionadab, fiul lui Recab, care a po-
runcit fiilor săi să nu bea vin, sunt păzite; căci ei nu 
beau vin până în ziua de azi, şi ascultă astfel de po-
runca tatălui lor. 

Iar Eu v-am vorbit, şi devreme şi târziu, şi nu M-aţi 
ascultat! V-am trimis pe toţi slujitorii Mei proorocii, 
i-am trimis întruna la voi, să vă spună: „Întoarceţi-vă 
fiecare de la calea voastră cea rea, îndreptaţi-vă fapte-
le, nu mergeţi după alţi dumnezei, ca să le slujiţi, şi veţi 



276

rămâne în ţara, pe care v-am dat-o vouă şi părinţilor 
voştri! “

Dar voi n-aţi luat aminte şi nu M-aţi ascultat. 
Da, fiii lui Ionadab, fiul lui Recab, păzesc porunca 
pe care le-a dat-o tatăl lor, însă poporul acesta nu 
M-ascultă!»» 

«De aceea, aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeul 
oştirilor, Dumnezeul lui Israel: ««Iată, voi aduce peste 
Iuda şi peste toţi locuitorii Ierusalimului toate neno-
rocirile, pe care le-am vestit cu privire la ei, pentru că 
le-am vorbit şi nu M-au ascultat, pentrucă i-am che-
mat şi n-au răspuns!»

Şi Ieremia a zis casei Recabiţilor: «Aşa vorbeşte 
Domnul oştirilor, Dumnezeul lui Israel: Pentru că aţi 
ascultat de poruncile tatălui vostru Ionadab, pen-
tru că aţi păzit toate orânduirile lui şi aţi făcut tot ce 
v-a poruncit el; pentru aceasta, aşa vorbeşte Dom-
nul oştirilor, Dumnezeul lui Israel: «Ionadab, fiul lui 
Recab, nu va fi lipsit niciodată de urmaşi cari să stea 
înaintea Mea!»“ (Ier. 35.1-19).

Casa Recabiţilor era familia unor oameni cu principii solide 
şi de prietenie statornică. Ei locuiau în corturi ca nomazii, fiind 
un fel de simbol perpetuu al celor ce sunt „străini şi călători pe 
pământ. Cei ce vorbesc în felul acesta, arată desluşit că sunt în 
căutarea unei patrii …mai bune“ (Evrei 11.13-16). 

Recabiţii nu sunt lăudaţi în Biblie neapărat pentru regulile 
instituite de tatăl lor, ci pentru ascultarea deplină faţă de ele. 
Regulile lor nu au devenit „normative“ pentru toţi cei din Israel, 
dar principiul ascultării lor este şi rămâne o lecţie pentru cei care 
sunt datori să trăiască sub autoritatea poruncilor lui Iehova,  cel 
care era Tatăl evreilor.

(d) Iehu nimiceşte preoţii lui Baal (2 Regi 10.17-27)

Până aici, asasinatele lui Iehu au semănat mai mult cu o 
lovitură de stat decât cu o reformă religioasă. Eliminându-i pe 
urmaşii lui Ahab, noul monarh părea doar că vrea să-şi consoli-
deze bazele domniei:



277

„Când a ajuns Iehu la Samaria, a ucis pe toţi 
cei rămaşi din Ahab în Samaria, şi i-a nimicit cu 
desăvârşire, după Cuvântul pe care-l spusese lui Ilie 
Domnul.“ (2 Regi 10.17).

Însă, Iehu a fost un om aflat în misiune, exponent al tutu-
ror evreilor care gemuseră cu amărăciune sub idolatria impusă 
naţiunii de casa Izabelei şi casa lui Ahab. Ajuns în Capitală, 
Iehu s-a îndreptat repede spre rădăcina răului: idolatria păgână. 
Atacul a fost pe cât de viclean şi pervers, pe atât de reuşit:

„Apoi a strâns tot poporul, şi le-a zis: «Ahab a slujit 
puţin lui Baal, Iehu însă îi va sluji mult. 

Acum chemaţi la mine pe toţi proorocii lui Baal, pe 
toţi slujitorii lui şi pe toţi preoţii lui, fără să lipsească 
unul, căci vreau să aduc o mare jertfă lui Baal: oricine 
va lipsi va muri.» 

Iehu lucra cu viclenie, ca să omoare pe toţi slujito-
rii lui Baal. El a zis: «Vestiţi o sărbătoare în cinstea lui 
Baal!» Şi au vestit-o. A trimis soli în tot Israelul. Şi au 
venit toţi slujitorii lui Baal; n-a fost unul care să nu fi 
venit. 

Au intrat în templul lui Baal aşa încât templul lui 
Baal s-a umplut de la un capăt până la celălalt. Iehu 
a zis celui ce păzea odaia cu veşmintele: «Scoate 
veşminte pentru toţi slujitorii lui Baal.»

Şi omul acela a scos veşminte pentru ei. Atunci Iehu 
a venit în templul lui Baal cu Ionadab, fiul lui Recab, şi 
a zis slujitorilor lui Baal: «Căutaţi şi vedeţi, să nu fie 
nici un slujitor al Domnului aici, ci să fie numai sluji-
tori de ai lui Baal.» 

Şi au intrat să aducă jertfe şi arderi-de-tot. Iehu 
pusese afară optzeci de oameni, şi le zisese: «Cine va 
lăsa să scape vreunul dintre oamenii pe care îi dau pe 
mâna voastră, va răspunde de viaţa lui cu a sa.» 

Când au isprăvit de adus arderile-de-tot, Iehu a zis 
alergătorilor şi căpeteniilor: «Intraţi, şi loviţi-i: unul 
să nu iasă.» 

Şi i-au lovit cu ascuţişul săbiei. Alergătorii şi 
căpeteniile i-au aruncat acolo, şi s-au dus până la 



278

odaia din fund a templului lui Baal. Au scos afară stâl-
pii Astarteii din casa lui Baal, şi i-au ars. 

Au sfărâmat stâlpul lui Baal, au dărâmat şi tem-
plul lui Baal, şi l-au prefăcut într-o hazna de gunoi, 
care a rămas în picioare până în ziua de azi.“ (2 Regi 
10.18-27).

Rapiditatea cu care evreii şi-au schimbat simpatiile şi anti-
patile în problemele religioase a dat pe faţă superficialitatea 
convingerilor lor. Oscilaţiile între Iehova şi Baal, alinierea când 
sub autoritatea lui Ilie, când sub cea a Izabelei, când sub preoţii 
lui Baal, când sub sabia lui Iehu, scoate la suprafaţă subţirimea 
consacrării evreilor. Singura concluzie pertinentă este că ei trăiau 
cel mai mult şi mai abitir nici pentru Iehova şi nici pentru Baal, 
ci pentru ei înşişi, un stăpân mult mai deşănţat. Iehu a vrut să 
forţeze puţin lucrurile şi să pună capăt convieţuirii dintre Tem-
plul lui Dumnezeu şi templul lui Baal.

(e) Iehu şi închinarea la idoli (2 Regi 10.28-36)

Iehu, bisturiul chirurgical folosit de Dumnezeu pentru 
operaţia de eliminare a idolatriei şi-a făcut datoria. Însă, cum se 
întâmplă cu orice bisturiu, cel ce taie nu are neapărat şi puterea 
de-a face să crească în locul tumorii ceva sănătos. Instrumentele 
folosite de Dumnezeu sunt adesea limitate. După toată această 
demonstraţie de râvnă pentru Iehova, te-ai fi aşteptat ca Iehu 
să readucă în Israel adevărata închinăciune, dar n-a făcut-o. O 
naţiune nu ajunge „neprihănită“ doar prin îndepărtarea răului. 
Ea trebuie să aşeze în locul lui „binele“ închinării către adevăratul 
Dumnezeu şi umblarea în ascultare de poruncile Lui. Altfel, aşa 
cum îi avertiza Domnul Isus pe cei din vremea Lui: 

„Duhul necurat, când a ieşit dintr-un om, umblă 
prin locuri fără apă, căutând odihnă, şi n-o găseşte. 
Atunci zice: «Mă voi întoarce în casa mea, de unde am 
ieşit.»  Şi, când vine în ea, o găseşte goală, măturată şi 
împodobită. Atunci se duce şi ia cu el alte şapte duhuri 
mai rele decât el: intră în casă, locuiesc acolo, şi sta-
rea din urmă a omului acestuia ajunge mai rea decât 



279

cea dintâi.  Tocmai aşa se va întâmpla şi cu acest neam 
viclean.“ (Mt. 12.43-45).

Casa goală rămâne o invitaţie deschisă pentru chiriaşi chiar 
mai răi decât cei dintâi, iar starea de la urmă a naţiunii ajunge 
mai rea decât cea dinainte.

„Iehu a nimicit pe Baal din mijlocul lui Israel, dar 
nu s-a abătut dela păcatele lui Ieroboam, fiul lui Ne-
bat, care făcuse pe Israel să păcătuiască, n-a părăsit 
viţeii de aur din Betel şi Dan. 

Domnul i-a zis lui Iehu: «Pentru că ai adus bine la 
îndeplinire ce este plăcut înaintea Mea, şi ai făcut casei 
lui Ahab tot ce era după voia Mea, fiii tăi până la al 
patrulea neam vor şedea pe scaunul de domnie al lui 
Israel.» 

Totuşi, Iehu n-a luat seama să umble din toată ini-
ma lui în Legea Domnului, Dumnezeul lui Israel; şi nu 
s-a abătut de la păcatele în care târâse Ieroboam pe 
Israel.“ (2 Regi 10.28-31).

O ascultare pe jumătate este totuna cu o neasculta-
re. Din această cauză, Dumnezeu i-a pedepsit pe cei din Regatul 
de Nord, îngăduind ca o parte din teritoriile ţării să intre sub 
stăpânirea lui Hazael. Şi pedeapsa aceasta fusese anunţată prin 
profetul Ilie (1 Regi 19.16-19; 2 Regi 8.11-12). 

Cumva, pe măsura studierii acestor întâmplări, trebuie să 
ajungem cu toţi la concluzia că lucrurile nu-L pot lua niciodată pe 
Dumnezeu prin … surprindere.

„Pe vremea aceea, Domnul a început să taie câte o 
bucată din ţinutul lui Israel; şi Hazael i-a bătut la toa-
te hotarele lui Israel. 

De la Iordan, spre soare-răsare, a bătut toată ţara 
Galaadului, pe gadiţi, rubeniţi şi manasiţi, de la Aroer, 
care este pe pârâul Arnon, până la Galaad şi Basan. 

Celelalte fapte ale lui Iehu, tot ce a făcut el, şi toate 
isprăvile lui, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel? 

Iehu a adormit cu părinţii săi, şi a fost îngropat la 
Samaria. Şi, în locul lui, a domnit fiul său Ioahaz. Iehu 



280

domnise douăzeci şi opt de ani peste Israel la Sama-
ria.“ (2 Regi 10.32-36).

Pentru că autorul sacru nu ne prezintă ceremonia încoronării 
lui Iehu, trebuie să presupunem că domnia lui a început odată 
cu moartea lui Ioram (2 Regi 9.24). Iehu a instaurat atunci cea 
de a cincea şi cea mai lungă dinastie regală din Regatul de Nord. 
Împreună cu urmaşii săi, familia lui Iehu a domnit optzeci şi opt 
de ani (841 – 753 î.H.). În ce-l priveşte, Iehu a domnit douăzeci şi 
opt de ani (841-814 î.H.), în timp ce pe tronul de la Ierusalim au 
domnit Atalia, uzurpatoarea regină-mamă, şi, după ea,  împăratul 
Ioas.



281

C
hem

area tronului

28.   
 

ATALIA,  SCORPIA   
CU  MUŞCĂTURA MORTALĂ   

(2 Regi 11)

Atacul Ataliei asupra liniei mesianice a reprezentat cea mai 
obraznică încercare a Diavolului de a bloca planul mesianic pen-
tru mântuirea lumii. 

Ceea ce s-a întâmplat în Israel a fost ca un film de groază. 
Se părea că Iehu a reuşit să înlăture răul din ţară şi să elimine 
influenţa demonică strecurată în societate prin influenţa malefică 
a Izabelei asupra dinastiei lui Omri. Mai toţi urmaşii lui Ahab, 
atât cei de pe tronul Samariei, cât şi cei de pe tronul de la Ierusa-
lim, fuseseră măturaţi de uraganul mâniei divine declanşate prin 
Iehu. Bisturiul chirurgului divin eliminase din trupul spiritual 
al Israelului tumora mortală a închinării către Baal şi Astarteea. 
Eliminase tot, sau mai bine zis, … aproape tot. La Ierusalim 
rămăsese în casa regală mama lui Ahazia, una dintre fetele Iza-
belei :

„Ioram avea treizeci şi doi de ani cînd a ajuns 
împărat, şi a domnit opt ani la Ierusalim.  6El a um-
blat în calea împăraţilor lui Israel, cum făcuse casa lui 
Ahab, căci avea de nevastă pe o fată a lui Ahab, şi a 
făcut ce este rău înaintea Domnului“ (2 Cron. 21:5-6). 



282

Ca o mână ieşită surprinzător prin ţărâna mormântului, ca o 
ultimă revenire a „monstrului“ ucis care se mai zvârcoleşte o dată 
în mod ameninţător când toţi îl credeau mort, Atalia aproape că 
a reuşit singură să ducă la capăt ceea ce toţi urmaşii Izabelei nu 
reuşiseră: sugrumarea speranţelor mesianice prin stârpirea nea-
mul regal davidic din care trebuia să vină …Isus Cristos. 

Atalia (Ebraică: Aṯalyā, „Dumnezeu este slăvit”) a fost regina 
Regatului Iudei în timpul lui Ioram, soțul ei, iar apoi a domnit 
singură șase ani. Ea era fiica lui Omri și sora lui Ahab al Israe-
lului. Domnia ei a fost între anii 842 î.Hr. – 837 î.Hr. (Albright), 
841 î.Hr. – 835 î.Hr. (Thiele) sau 843 î.Hr. - 835 î.Hr. (Galil).:

„Ahazia avea patruzeci şi doi de ani, cînd a ajuns 
împărat, şi a domnit un an la Ierusalim. Mamă-sa se 
chema Atalia, fata lui Omri“ (2 Cron. 22:2) 

Atalia a fost fata Izabelei, nevasta adusă din Sidon pentru 
Ahab, fiul lui Omri. Căsătoria dintre Ioram, fiul lui Iosafat, şi 
Atalia, fata Izabelei a fost planul prin care Satan a încercat să 
strămute idolatria din Regatul de nord în Împărăţia lui Iuda, în 
aşa fel încât Atalia să reuşească să facă la Ierusalim ceea ce Iza-
bela, mama ei, făcuse la Samaria.

Iosafat şi-a început bine domnia la Ierusalim, demarând un 
oarecare început de reformă, dar, din nefericire, el a căzut pradă 
unor raţionamente politice şi şi-a căsătorit fiul cu fata lui Ahab, 
cel mai rău dintre împăraţii lui Israel, cu gând să-şi mărească în 
zonă puterea şi influenţa politică.    

      „Aluatul“ păcătos idolatru şi demonic şi-a făcut lucrarea 
nefastă din punct de vedere religios, politic şi moral, urmărind 
să împiedice venirea în lume a „seminţei femeii“ prin Avraam, 
seminţia lui Iuda şi familia davidică. 

Atalia a fost măritată cu Ioram, regele Iudei, pentru a crea o 
alianță între cele două state evreiești. Ea i-a născut lui Ioram pe 
Ohozia, care după un an de domnie a fost ucis de către Iehu, cel 
care a uzurpat tronul din Israel de la casa lui Omri. Atalia, ne-
maiavând sprijin extern, se autoproclamă regină a Iudei. Toți 
urmașii de parte bărbătească ai lui Ioram sau Ohozia au fost uciși, 
în afară de Ioaș - fiul nou-născut al lui Ohozia - care a fost as-
cuns de sora sa, Ioșeba și de preotul Iehoiada. După șapte ani de 



283

domnie, Atalia, venind la Templul din Ierusalim, a fost surprinsă 
de gărzi și de poporul care l-a pus rege pe Ioaș, în vârstă de șapte 
ani. Atunci ea a încercat să oprească revolta, dar a fost ucisă de 
popor, din ordinul preotului Iehoiada (IV Regi 11:1-21). Masacrul 
a început atunci când obsedat de putere, Ioram, împăratul lui 
Iuda, şi-a ucis toţi fraţii (2 Cron. 21.4). Satan i-a trimis apoi pe 
arabi înţară ca să-i ucidă pe toţi copiii lui Ioram, singurul care a 
scăpat cu viaţă fiind Ahazia (2 Cron. 22.1).  Când şi acesta avea 
să fie ucis de Iehu, Atalia, mama lui Ahazia. i-a ucis acestuia toţi 
copiii, respectiv pe nepoţii ei. Procedând aşa, credea ea, familia 
lui David va fi eliminată, iar ea a început să domnească în calitate 
de „regină-mamă“. 

În felul acesta, Sidonul a ieşit biruitor asupra Ierusalimului; 
tronul Satanei se credea învingător asupra tronului lui Dumnezeu 
de la Ierusalim. 

„Biblia afirmă că Iehoșafat, un contemporan al lui Ahab, a 
oferit forță de muncă și cai pentru războaiele regatului de nord 
contra arameilor. El și-a întărit legătura cu regatul de nord prin 
a aranja o căsătorie diplomatică: prințesa israelită Ataliah, sora 
sau fiica Regelui Ahab s-a căsătorit cu Iehoram, fiul lui Iehoșafat 
(2 Imparati 8:18). Casa lui David din Ierusalim era direct legată 
(și se pare dominată) de regii israeliți din Samaria. De fapt, am 
putea sugera că aceasta a reprezentat cucerirea de către nord a 
Iudei prin căsătorire. Astfel, în secolul al IX-lea î.e.n. - la un se-
col după presupusa domnie a lui David - putem în sfârșit descrie 
existența unei mari monarhii unite în Israel, întinzându-se de la 
Dan în nord până la Beer-șeba în sud, cu teritorii semnificative 
cucerite în Siria și Transiordania. Dar această monarhie unită 
- o monarhie unită reală - era condusă de casa lui Omri, nu de 
casa lui David, iar capitala ei era Samaria nu Ierusalimul“ (Israel 
Finkelstein și Neil Asher Silberman, David and Solomon. In 
Search of the Bible’s Sacred Kings and the Roots of the Western 
Tradition.)

„Atalia, mama lui Ahazia, văzând că fiul ei a murit, 
s-a sculat şi a omorât pe toţi cei de neam împărătesc. 

Dar Ioşeba, fata împăratului Ioram, sora lui Aha-
zia, a luat pe Ioas, fiul lui Ahazia, şi l-a ridicat din 



284

mijlocul fiilor împăratului, când i-au omorât: l-a pus 
împreună cu doica lui în odaia paturilor. 

Astfel a fost ascuns de privirile Ataliei, şi n-a fost 
omorât. A stat şase ani ascuns cu Ioşeba, în Casa Dom-
nului. Şi în ţară domnea Atalia.“ (2 Regi 11.1-3).

Întâmplarea aceasta repetă tiparul profetic anunţat de 
Dumnezeu încă de pe vremea lui Avraam şi Isaac şi adus la în-
deplinire în viaţa Domnului Isus. „Sămânţa promisă“ intră sub 
ameninţarea cu moartea (Irod), este ascunsă prin intervenţia 
divină (Egipt) şi supravieţuieşte pentru a aduce vremea împlinirii 
promisiunilor divine. 

Autorul sacru nu uită să menţioneze că Atalia a domnit exact 
„şase“ ani, cifra nereuşitelor omeneşti care va fi multiplicată în 
divinizarea lui Anticrist, creatura care se va da drept Dumnezeu, 
acel teribil „666“.



285

C
hem

area tronului

29.  
 

IOAS – PROVIDENŢA  
SALVEAZĂ LINIA  DAVIDICĂ 
(2 Regi 11 – 12; 2 Cronici 22.10 – 24.27)

Motto: „Tare pe proptea, dar slab fără ea!“

Viaţa lui Ioas este o lecţie despre providenţă, perseverenţă şi 
prăbuşire.  Într-adevăr: (1) ca prunc, Ioas a scăpat ca prin ure-
chile acului de la moarte prin intervenţia unor oameni generoşi 
care şi-au riscat viaţa pentru a-l ţine pe el viu; (2) ca tânăr, Ioas 
a fost un rege bun atâta vreme cât a trăit mentorul său, preotul 
Iehoiada; (3) spre bătrâneţe, după moartea lui Iehoiada, Ioas 
s-a prăbuşit sub presiunea celor păcătoşi din popor şi a ajuns un 
ucigaş şi un închinător la idoli. 

 1. Ioas, pruncul păzit în mod providenţial (2 Cron. 22.10-12)

Pentru că ne pune la dispoziţie mai multe amănunte, vom par-
curge viaţa lui Ioas aşa cum este ea redată în cartea Cronici. 

Neemia, marele preot-cărturar din Babilon, dovedeşte o 
simpatie foarte mare pentru isprăvile unor membri ai familiei 
preoţeşti care l-au ajutat pe Iosia. Spre deosebire de Ieremia, 



286

autorul cărţii Regi, Neemia ţine să precizeze identitatea femeilor 
care au sabotat şi zădărnicit planurile ucigaşe ale Ataliei:

„Atalia, mama lui Ahazia, văzând că fiul ei a mu-
rit, s-a sculat şi a omorât tot neamul împărătesc al 
casei lui Iuda. Dar Ioşabeat, fata împăratului, a luat 
pe Ioas, fiul lui Ahazia, l-a ridicat din mijlocul fiilor 
împăratului, când au fost omorâţi: şi l-a pus cu doica 
lui în odaia paturilor. 

Astfel l-a ascuns Ioşabeat, fata împăratului Ioram, 
nevasta preotului Iehoiada, şi sora lui Ahazia, de privi-
rile Ataliei, care nu l-a omorât. A stat şase ani ascuns 
cu el în Casa lui Dumnezeu. Şi în ţară domnea Atalia.“ 
(2 Cron. 22.10-12).

Neemia ne mai spune că Ioşabeat (Ioşeba), femeia care l-a 
scăpat pe Ioas de patima ucigaşă a Ataliei a fost şi …soţia preo-
tului Iehoiada. Nu-i de mirare că pruncul a stat ascuns în Casa 
Domnului. O femeie demonizată şi ucigaşă a vrut să-l omoare pe 
Ioas. O altă femeie, neprihănită, credincioasă şi curajoasă i-a stat 
împotrivă şi l-a salvat. Ce minunat ştie să lucreze Dumnezeu!

2. Ioas, copilul-rege  (2 Cron. 23.1-16)

Probabil că cei şase ani de domnie ai Ataliei i s-au părut ma-
relui preot Iehoiada cât şase …secole. Probabil că poporul era 
fără frâu, iar idolatria Ataliei era strigătoare la cer. Neprihănitul 
acesta a socotit că nu mai este vreme de aşteptat. Deşi pruncul 
Ioas era încă nevârstnic, Iehoiada şi-a asumat toate riscurile şi 
a declanşat lovitura de palat. Linia mesianică din seminţia lui 
David trebuia reaşezată pe tronul de la Ierusalim. Iehova trebuia 
luat pe cuvânt în ciuda tuturor aparenţelor. Iehoiada s-a hotărât 
să păşească prin credinţă:

„În al şaptelea an, Iehoiada s-a îmbărbătat, şi a 
făcut legământ cu căpeteniile peste sute. Aceştia erau: 
Azaria, fiul lui Ieroham, Ismael, fiul lui Iohanan, Aza-
ria, fiul lui Obed, Maaseia, fiul lui Adaia, şi Elişafat, 
fiul lui Zicri. 



287

Au străbătut toată ţara lui Iuda, şi au strâns pe 
leviţii din toate cetăţile lui Iuda şi pe capii de familii 
din Israel; şi au venit la Ierusalim.“ (2 Cron. 23.1-2).

Planul lui Iehoiada fost simplu. Prima dată el s-a asigurat 
că are sprijinul armatei, iar apoi i-a mobilizat la Ierusalim pe 
reprezentanţii preoţiei mozaice. În faţa acestei adunări solemne, 
Iehoiada proclamă revenirea la planul mesianic prin seminţia lui 
David:

„Toată adunarea a făcut legământ cu împăratul în 
Casa lui Dumnezeu. Şi Iehoiada le-a zis: «Iată că fiul 
împăratului va domni, cum a spus Domnul cu privire 
la fiii lui David.»“ (2 Cron. 23.3).

Odată refăcut legământul, Iehoiada pune la cale ceremonia 
încoronării lui Ioas. El trebuie să ţină cont de teribilul pericol pe 
care încă îl reprezenta Atalia. Încoronarea a trebuit să se facă „cu 
armele în mâini“:

„«Iată ce veţi face. A treia parte dintre voi, care 
intră de slujbă în ziua sabatului, preoţi şi leviţi, să 
facă paza pragurilor; altă treime să stea în casa 
împăratului, şi o treime la poarta Iesod. 

Tot poporul să fie în curţile Casei Domnului. Ni-
meni să nu intre în Casa Domnului, afară de preoţii şi 
leviţii de slujbă: ei să intre, căci sunt sfinţi. Şi tot popo-
rul să facă de strajă cu privire la porunca Domnului. 

Leviţii să-l înconjoare pe împărat de toate părţile, 
fiecare cu armele în mână, şi oricine va intra în casă 
să fie omorât. Voi să fiţi pe lângă împărat, când va in-
tra şi când va ieşi.» 

Leviţii şi tot Iuda au împlinit toate poruncile pe 
care le dăduse preotul Iehoiada. Şi-au luat fiecare oa-
menii lui, pe cei ce intrau în slujbă şi pe cei ce ieşeau 
din slujbă în ziua sabatului; căci preotul Iehoiada nu 
scutise pe niciuna din cete. 

Preotul Iehoiada le-a dat sutaşilor suliţele şi scutu-
rile, mari şi mici, care veneau de la împăratul David, şi 
care se aflau în Casa lui Dumnezeu. 



288

A aşezat tot poporul, fiecare cu arma în mână, de 
la partea dreaptă până la partea stângă a casei, lângă 
altar şi lângă casă de jur-împrejurul împăratului. 

Au adus înainte pe fiul împăratului, i-au pus cu-
nuna împărătească şi mărturia, şi l-au făcut împărat. 
Şi Iehoiada şi fiii săi l-au uns, şi au zis: «Trăiască 
împăratul!»“ (2 Cron. 23.4-11).

Ca o viespe căreia i-a fost tulburat cuibul, Atalia s-a năpustit 
asupra procesiunii sperând s-o oprească. Era, însă, prea târziu. 
Nestatornic ca şi în alte situaţii, poporul a gravitat acum spre reli-
gia strămoşească şi către speranţele mesianice promise celor din 
semninţia lui Iuda. Trădătoarea s-a văzut trădată şi ucigaşa fără 
milă a fost ucisă:

„Atalia a auzit zarva poporului care alerga şi 
mărea pe împărat, şi a venit la popor în Casa Domnu-
lui. S-a uitat. Şi iată că, împăratul stătea pe scaunul 
său împărătesc la intrare. 

Căpeteniile şi trâmbiţele erau lângă împărat; tot 
poporul ţării se bucura, şi sunau din trâmbiţe, iar 
cântăreţii cu instrumentele de muzică ziceau cântările 
de laudă. 

Atalia şi-a sfâşiat hainele, şi a zis: «Vânzare! Vân-
zare!» Atunci preotul Iehoiada, scoţând pe sutaşi, care 
erau în fruntea oştirii, le-a zis: «Scoateţi-o afară din 
şiruri, şi oricine o va urma, să fie ucis.» Căci preotul 
zisese: «N-o omorâţi în Casa Domnului.» 

I-au făcut loc, şi s-a dus la casa împăratului pe 
intrarea porţii cailor: şi au omorât-o acolo.“ (2 Cron. 
23.12-15).

3. Ioas, un împărat sfânt tutelat de marele  
preot Iehoiada (2 Cron. 23.16 – 24.16)

Fără nici o îndoială, caracteristica pozitivă din prima parte a 
domniei lui Ioas i s-a datorat lui Iehoiada. Neemia nu face nici un 
secret din acest lucru. Ioas era doar un copil, iar Iuda şi Ierusali-
mul aveau nevoie să fie conduse de o mână forte. Harnic şi plin de 



289

râvnă pentru Dumnezeu, în numele noului rege, Iehoiada s-a pus 
pe treabă:

„Iehoiada a făcut între el, tot poporul şi împărat, 
un legământ prin care aveau să fie poporul Domnului. 

Tot poporul a intrat în casa lui Baal, şi au 
dărâmat-o; i-au sfărâmat altarele şi chipurile, şi au 
ucis înaintea altarelor pe Matan, preotul lui Baal. 

Iehoiada a încredinţat slujbele Casei Domnului în 
mâinile preoţilor, leviţilor, pe care îi împărţise David 
în Casa Domnului, ca să aducă arderi-de-tot Dom-
nului, cum este scris în Legea lui Moise, în mijlocul 
bucuriilor şi cântărilor, după rânduiala lui David. 

A pus uşieri la porţile Casei Domnului, ca să nu 
intre nimeni spurcat prin ceva. A luat pe sutaşi, pe 
oamenii cu vază, pe cei ce aveau putere peste popor, şi 
pe tot poporul ţării, şi a pogorât pe împărat din Casa 
Domnului. 

Au intrat în casa împăratului pe poarta de sus, şi 
au pus pe împărat pe scaunul de domnie al împărăţiei. 
Tot poporul ţării se bucura, şi cetatea era liniştită. Pe 
Atalia o omorâseră cu sabia.“ (2 Cron. 23.16-21).

Ambele temple ale lui Baal, atât cel din Samaria cât şi cel 
din Ierusalim, au fost deci distruse. Însă, aşa cum se va vedea în 
continuare, a fost mult mai uşor să distrugă clădirile templelor 
păgâne decât să smulgă înclinaţiile păgâne din inimile israeliţilor. 
Pentru o vreme cel puţin, putem spune că în Regatul de Sud s-a 
produs o reformă şi a avut loc o trezire spirituală. Poporul a reluat 
viaţa de închinăciune după prevederile Legii lui Moise şi după 
rânduiala lui David. 

Neemia ţine să precizeze că Ioas n-a fost denaturat prin conta-
minarea păgână cu familia sidonitei Izabela. El a  fost fiul lui 
Ahazia dintr-o evreică „pur sânge“:

„Ioas avea şapte ani, când a ajuns împărat, şi a 
domnit patruzeci de ani la Ierusalim. Mamă-sa se che-
ma Ţibia, din Beer-Şeba.“ (2 Cron. 24.1).

Pe durata vieţii preotului Iehoiada (omul acesta providenţial 
a trăit nu mai puţin de o sută treizeci de ani!), copilul, tânărul şi 



290

apoi adultul Ioas a făcut „ce este bine înaintea Domnului“.  Ie-
hoiada a avut ultimul cuvânt şi cu privire la nevestele lui Ioas:

„Ioas a făcut ce este bine înaintea Domnului în tot 
timpul vieţii preotului Iehoiada. Iehoiada a luat pentru 
Ioas două neveste, şi Ioas a născut fii şi fiice.“ (2 Cron. 
24.2-3).

Educaţia primită în cei şase ani cât a stat ascuns în Casa Dom-
nului şi influenţa permanentă a preotului Iehoiada s-ar părea că 
au clădit în Ioas un caracter sfânt şi dedicat lucrurilor lui Dumne-
zeu. Textul sacru consemnează una din marile isprăvi ale lui Ioas, 
iniţiativa personală de a face reparaţiile necesare la clădirea Tem-
plului din Ierusalim:

„După aceea, Ioas şi-a pus de gând să dreagă Casa 
Domnului. A strâns pe preoţi şi pe leviţi, şi le-a zis: 

«Duceţi-vă prin cetăţile lui Iuda, şi strângeţi bani 
din tot Israelul, pe fiecare an, pentru dregerea Casei 
Dumnezeului vostru. Şi grăbiţi-vă cu lucrul acesta!» 
Dar leviţii nu s-au grăbit.“ (2 Cron. 24.4-5).

Neemia subliniază faptul că Ioas a fost chiar mai râvnitor de-
cât preotul Iehoiada în această lucrare:

„Împăratul a chemat pe marele preot Iehoiada, şi 
i-a zis: 

«Pentru ce n-ai vegheat ca leviţii să strângă din 
Iuda şi din Ierusalim darea poruncită de Moise, robul 
Domnului, şi pusă pe adunarea lui Israel pentru Cortul 
mărturiei? 

Căci nelegiuita aceea de Atalia şi fiii ei au pustiit 
Casa lui Dumnezeu, şi au întrebuinţat în slujba Baali-
lor toate lucrurile închinate Casei Domnului.“ (2 Cron. 
24.6-7).

Râvna împăratului a dus la inventarea unei practici noi (care 
se practică şi azi prin „cutia milei“ din bisericile ortodocse sau 
„colecta“ din cele neoprotestante), iar hotărârea şi entuziasmul 
regal s-au transmis în mod pozitiv şi celor din popor. Ioas deve-
nise un exemplu demn de urmat:



291

„Atunci împăratul a poruncit să se facă o ladă, şi 
să se pună afară la poarta Casei Domnului. Şi s-a dat 
de veste în Iuda şi în Ierusalim ca să se aducă Domnu-
lui darea pusă de Moise, robul Domnului, pe Israel în 
pustie. 

Toate căpeteniile şi tot poporul s-au bucurat de 
lucrul acesta, şi au adus şi au aruncat în ladă tot ce 
aveau de plătit. 

Când vedeau leviţii că e mult argint în ladă şi 
că era vremea ca s-o dea în mâinile dregătorilor 
împăratului, venea logofătul împăratului şi slujbaşul 
marelui preot şi goleau lada. Apoi o luau şi o puneau 
iarăş la loc. 

Aşa făceau în fiecare zi, şi au strâns mult argint. 
Împăratul şi Iehoiada îl dădeau meşterilor însărcinaţi 
cu facerea lucrării în Casa Domnului, care tocmeau 
cioplitori de piatră şi tâmplari, ca să dreagă Casa 
Domnului, precum şi lucrători în fier şi aramă, ca să 
dreagă Casa Domnului. 

Lucrătorii s-au apucat de lucru, şi au isprăvit ce 
era de dres; au pus Casa lui Dumnezeu iarăş în stare 
bună şi au întărit-o. Când au isprăvit, au adus înain-
tea împăratului şi înaintea lui Iehoiada argintul care 
mai rămăsese. 

Şi cu el au făcut unelte pentru Casa Domnului, 
unelte pentru slujbă şi pentru arderile-de-tot, pahare 
şi alte scule de aur şi de argint. Şi, în tot timpul vieţii 
lui Iehoiada, au adus necurmat arderi-de-tot în Casa 
Domnului.“ (2 Cron. 24.8-14).

În relatarea din cartea Regi, găsim câteva elemente în plus:

„Nu se cerea socoteală oamenilor în mâinile cărora 
dădeau argintul ca să-l împartă lucrătorilor, căci lu-
crau cinstit. 

Argintul jertfelor pentru vină şi al jertfelor de 
ispăşire nu era adus în Casa Domnului: ci era pentru 
preoţi.“ (2 Regi 12.15-16).



292

Poporul dăruia, lucrătorii lucrau cinstit şi cu râvnă, preoţii 
supravegheau lucrarea şi vegheau asupra curăţiei, aducând jertfe 
pentru vină şi jertfe de ispăşire.

Descrierea aceasta este unul din cele mai frumoase tablouri 
din Vechiul Testament. Ea conţine elementele mereu necesare 
pentru ca lucrarea Domnului să se facă aşa cum se cuvine: (1) 
împăratul creşte sub influenţa sfântă a unor părinţi predaţi Dom-
nului (în cazul lui Ioas, părinţi de împrunut);  (2) preotul impune 
accentul pe refacerea legământului cu Dumnezeu şi pe o viaţă de 
consacrare;  (3) poporul dăruieşte cu bucurie din cele materiale 
pentru că relaţia lor cu Dumnezeu este aşa cum se cuvine;  (4) 
meşterii sunt plasaţi fiecare la lucrarea lui, conform cu priceperea 
primită de la Dumnezeu; (5) tot ce începe este dus la bun sfârşit 
într-o continuă slujire la altar.

Ioas a fost un împărat bun la Ierusalim pentru că a stat sub 
influenţa lui Iehoiada. Cred că a fost foarte greu să spui cine a 
condus cu adevărat ţara în această perioadă. Lucrul acesta a fost 
recunoscut de tot poporul, care i-a acordat lui Iehoiada cinstea 
datorată unui veritabil rege:

„Iehoiada a murit bătrân şi sătul de zile. La moar-
te, avea o sută treizeci de ani. L-au îngropat în cetatea 
lui David la un loc cu împăraţii, pentrucă făcuse bine 
în Israel, şi faţă de Dumnezeu şi faţă de Casa Lui.“ (2 
Cron. 24.15-16).

4.  Ioas, un împărat prăbuşit în  
păcat şi idolatrie (2 Cron. 24.17-27)

Un început bun nu garantează un sfârşit pe măsură. Tot ce 
a fost bun şi frumos în Ioas, atâta vreme cât a stat sub influenţa 
preotului Iehoiada, s-a prăbuşit şi s-a pervertit atunci când „omul 
din umbra tronului“ a plecat la Domnul:

„După moartea lui Iehoiada, căpeteniile lui Iuda au 
venit şi s-au închinat înaintea împăratului. 

Atunci împăratul i-a ascultat. Şi au părăsit Casa 
Domnului, Dumnezeului părinţilor lor, şi au slujit As-
tarteelor şi idolilor. 



293

Mânia Domnului a venit asupra lui Iuda şi asupra 
Ierusalimului, pentru că se făcuseră vinovaţi în felul 
acesta.“ (2 Cron. 24.17-18).

Pendularea poporului a făcut iar ca o vreme de ascultare de 
Dumnezeu să fie înlocuită cu o vreme de lepădare şi de idola-
trie. Păcătoşenia lor, ţinută în frâu pe vremea preotului Iehoiada, 
a ieşit la suprafaţă, cerându-şi dreptul. „Ne-am săturat de atâta 
sfinţenie. Ne-a ieşit pe nas şi pe ochi şi pe urechi. Viaţa este mai 
mult decât slujirea şi sacrificiile pentru Casa Domnului, au spus 
ei. Vrem să ne întoarcem la vremurile Astarteelor şi a idolilor“. 

Ce-i atrăgea la idolatrie? Cultul Astarteelor era un cult al 
fertilităţii în care se celebrau pornirile cărnii: beţia, banchetele, 
curvia cu preotesele păgâne, orgiile şi veselia deşănţată. Poporul 
de atunci, ca şi cel de astăzi era flămând după fascinaţia Hol-
lywood-ului şi a Las Vegas-ului. Căpeteniile lui Iuda au venit la 
Ioas şi au cerut, iar împăratul s-a grăbit să le facă pe plac.

În zadar a căutat Dumnezeu să-i oprească din drum şi 
să-i întoarcă la sfinţenia ascultării de poruncile Lui. Firea 
pământească stătuse flămândă şi înfrânată multă vreme, iar acum 
gemea după desfrâu:

„Domnul a trimis la ei prooroci să-i întoarcă îna-
poi la El, dar n-au ascultat de înştiinţările pe care 
le-au primit. Zaharia, fiul preotului Iehoiada, a fost 
îmbrăcat cu Duhul lui Dumnezeu. El s-a înfăţişat 
înaintea poporului şi i-a zis: «Aşa vorbeşte Dumne-
zeu: ««Pentru ce călcaţi poruncile Domnului? Nu veţi 
propăşi. Pentru că aţi părăsit pe Domnul, şi El vă va 
părăsi.»»“ (2 Cron. 24.19-20).

Te-ai fi aşteptat ca Ioas să aibă un respect deosebit pentru 
Zaharia, fiul binefăcătorului său. La urma urmei, crescuseră 
împreună în aceeaşi casă şi se cunoşteau mai bine decât foarte 
bine. N-a fost însă aşa. Ioas se „descătuşase“ din ascultarea de 
Iehova. Sărmanul! Nu ştia că această descătuşare nu însemna eli-
berare, ci o cruntă robie. Pentru că, nu-i aşa, „fiecare este robul 
lucrului de care este biruit“ (2 Petru 2.19b). Ioas a ajuns rob al 
răutăţii şi a început să facă lucrarea Diavolului. Autorul sacru a 
consemnat următoarele:



294

„Şi au uneltit împotriva lui, şi l-au ucis cu pietre, 
din porunca împăratului, în curtea Casei Domnului. 

Împăratul Ioas nu şi-a adus aminte de bunăvoinţa 
pe care o avusese faţă de el Iehoiada, tatăl lui Zaharia, 
şi l-a omorât pe fiul lui. 

Zaharia a zis când a murit: «Domnul să vadă, şi să 
judece!»“ (2 Cron. 24.21-22).

Grozăvia faptei lui Ioas, complotul nelegiuit pus la cale pentru 
eliminarea lui Zaharia, au rămas în istorie şi au fost menţionate 
chiar şi de Domnul Isus Cristos:

 „Vai de voi, cărturari şi farisei făţarnici! Pentru că 
voi zidiţi mormintele proorocilor, împodobiţi gropile 
celor neprihăniţi, şi ziceţi: 

«Dacă am fi trăit noi în zilele părinţilor noştri, nu 
ne-am fi unit cu ei la vărsarea sângelui proorocilor.» 
Prin aceasta mărturisiţi despre voi înşivă că sunteţi fiii 
celor ce au omorât pe prooroci. 

Voi dar umpleţi măsura părinţilor voştri! Şerpi, pui 
de năpârci! Cum veţi scăpa de pedeapsa gheenei? 

De aceea, iată, vă trimit prooroci, înţelepţi şi 
cărturari. Pe unii dintre ei îi veţi omorî şi răstigni, pe 
alţii îi veţi bate în sinagogile voastre, şi-i veţi prigoni 
din cetate în cetate; ca să vină asupra voastră tot sân-
gele nevinovat, care a fost vărsat pe pământ, de la 
sângele neprihănitului Abel până la sângele lui Zaha-
ria, fiul lui Barachia, pe care l-aţi omorât între Templu 
şi altar.“ (Mt. 23.29-36).

Remarca Domnului Isus este o acuzaţie atotcuprinzătoare. 
Expresia „de la sângele neprihănitului Abel până la sângele lui Za-
haria“ este echivalentă cu expresia „de la început până la sfârşit“, 
sau, cum se mai spune, „de la A la Z“.

Mânia lui Dumnezeu şi îndemnul la pocăinţă au fost vestite 
în ţara lui Israel şi de profetul Ioel. Cartea lui trebuie parcursă în 
paralel cu acest capitol. Pedeapsa lui Dumnezeu a venit repede 
şi a fost pe măsura căderii. Primii ucişi au fost căpeteniile care 
iniţiaseră întoarcerea la idoli:



295

„După trecerea anului, oastea sirienilor s-a suit 
împotriva lui Ioas, şi a venit în Iuda şi la Ierusalim. 
Au omorât din popor toate căpeteniile poporului, şi au 
trimis împăratului toată prada la Damasc.“ (2 Cron. 
24.23).

Textul ne spune clar că era vorba nu despre o înfrângere 
justificată de superioritatea adversarului, ci de o pedeapsă venită 
din partea Domnului:

„Oastea sirienilor a venit cu un mic număr de 
oameni. Totuşi, Domnul a dat în mâinile lor o oaste 
foarte însemnată, pentru că părăsiseră pe Domnul, 
Dumnezeul părinţilor lor. Astfel l-au pedepsit sirienii 
pe Ioas.“ (2 Cron. 24.24).

Relatarea din cartea Regi ne spune că păcatul lui Ioas şi al 
poporului i-a costat foarte scump. Belşugul binecuvântărilor de 
altădată le-a fost luat sau, mai corect spus, l-au dat ei de bunăvoie 
ca să scape cu viaţă:

„Atunci Hazael, împăratul Siriei, s-a suit şi s-a 
bătut împotriva Gatului, şi l-a cucerit. Hazael avea de 
gând să se suie împotriva Ierusalimului. 

Ioas, împăratul lui Iuda, a luat toate lucrurile 
închinate Domnului, şi anume ce fusese închinat Dom-
nului de Iosafat, de Ioram şi de Ahazia, părinţii săi, 
împăraţii lui Iuda, ce închinase el însuşi, şi tot aurul 
care se găsea în vistieriile Casei Domnului şi casei 
împăratului. Şi a trimis totul lui Hazael, împăratul Si-
riei, care nu s-a suit împotriva Ierusalimului.“ (2 Regi 
12.17-18).

Poporul şi-a dat seama de greşeala făcută şi s-au întors împo-
triva lui Ioas. Căutând să le facă pe plac, el i-a avut până la urmă 
duşmani. Era judecata Domnului.

„Când au plecat de la el, după ce-l lăsaseră în mari 
suferinţe, slujitorii lui au uneltit împotriva lui din pri-
cina sângelui fiului preotului Iehoiada. 

L-au omorât în patul lui, şi a murit. L-au îngropat 
în cetatea lui David, dar nu l-au îngropat în mormin-
tele împăraţilor. 



296

Iată pe cei ce au uneltit împotriva lui: Zabad, fiul 
Şimeatei, o femeie amonită, şi Iozabad, fiul Şimritei, o 
femeie moabită.“ (2 Cron. 24.25-26).

Viaţa lui Ioas s-a încheiat cu o situaţie paradoxală; Iehoiada, 
preotul, a fost îngropat „la un loc cu împăraţii pentru că făcuse 
bine în Israel, şi faţă de Domnul şi faţă de Casa Lui“ (2 Cron. 
24.16), în timp ce împăratului Ioas i-a fost refuzată această cinste. 

Fiul unei amonite şi fiul unei moabite, popoare lepădate înain-
tea lui Dumnezeu, au fost chemaţi să „facă curăţenie în Israel“. 
Un împărat a cărui evoluţie a promis foarte mult la un moment 
dat a sfârşit-o trist şi tragic. Asta nu pentru că Dumnezeu n-ar 
fi fost bun, ci pentru că bunătatea lui Dumnezeu ne lasă adesea 
liberi, iar noi nu ştim să folosim cum se cuvine acest privilegiu al 
libertăţii.

Viaţa multor oameni pendulează periculos între ce-au fost şi 
ce-ar fi putut să fie:

„Cât despre fiii lui, despre marele număr de proo-
rocii făcute cu privire la el, şi despre dregerea Casei lui 
Dumnezeu, toate acestea sunt scrise în istoria din car-
tea împăraţilor. În locul lui a domnit fiul său Amaţia.“ 
(2 Cron. 24.27).

Istoria lui Ioas îşi găseşte un paralelism trist în evoluţia unora 
din copiii născuţi în familii creştine. Ca şi Ioas, copiii noştri sunt 
„forţaţi“ parcă de împrejurări să crească „în Casa Domnului“. Ca 
şi Ioas, ei rămân sub influenţa benefică a părinţilor şi a celorlalţi 
lideri spirituali din adunări, învaţă principiile vieţii creştine şi 
participă la viaţa de închinare cu poeziile şi cântările lor. Vine 
vremea când par chiar că „au preluat ştacheta“ şi sunt parcă mai 
plini de râvnă pentru lucrarea Domnului decât părinţii lor şi 
decât alte persoane din adunarea creştină. Ca şi Ioas însă, când 
sunt lipsiţi de prezenţa sfinţilor printre care au crescut, prin ple-
carea de acasă sau prin ieşirea „în lume“ odată cu plecarea la şcoli 
sau angajarea la un loc de muncă, ei dau cu ochii de „căpeteniile“ 
opiniei publice păcătoase din jur şi …se pleacă înaintea lor, frân-
gându-se lăuntric. Şi tot ca şi Ioas, unii dintre ei ajung prigonitorii 
celor ce stăruiesc în slujirea lui Dumnezeu şi-i cheamă profetic 
înapoi la o viaţă de pocăinţă.



297

C
hem

area tronului

30. 
  

URMAŞII  LUI  IEHU:  
RUGINA  CARE  MĂNÂNCĂ  DINĂUNTRU   

(2 Regi 13)

Iată un capitol care se poate împărţi şi studia foarte uşor, dacă 
vom urmări o metaforă pentru acțiunea aparent încurcată a textu-
lui. Găsim în text trei feluri de „mâini“:  (1) mâini care pedepsesc 
(13:3), (2) mâini care pot (13:16) şi (3) mâini care pierd (13:18), 
sau mâinile unor oportunităţi ratate. ,,Mâinile“ simbolizează 
aici disponibilitatea unor atitudini care dau naștere la acțiuni 
corespunzătoare.

După perioada compromisurilor dintre Regatul de Sud şi Re-
gatul de Nord, urmează o perioadă de antagonism. În Regatul de 
Nord, capitolul 13 ne redă pe scurt domnia a doi dintre urmaşii 
lui Iehu, „uraganul“ divin. Sunt doi din cei patru urmaşi care i-au 
fost promişi de Dumnezeu ca răsplată pentru faptele lui:

„Domnul a zis lui Iehu: «Pentru că ai adus bine la 
îndeplinire ce este plăcut înaintea Mea, şi ai făcut casei 
lui Ahab tot ce era după voia Mea, fiii tăi până la al 
patrulea neam vor şedea pe scaunul de domnie al lui 
Israel.»“ (2 Regi 10.30).



298

Ioahaz şi Ioas, primii doi dintre cei 
patru urmaşi ai lui Iehu 

Aceştia au domnit concomitent cu Ioas aflat pe tronul lui Iuda. 
Iată o schiţă care ne poate ajuta să nu-i confundăm pe cei doi 
împăraţi care au purtat numele de „Ioas“.

(1) Mâini care pedepsesc

„În al douăzeci şi treilea an al lui Ioas, fiul lui Aha-
zia, împăratul lui Iuda, a început să domnească peste 
Israel la Samaria Ioahaz, fiul lui Iehu. 

A domnit şaptesprezece ani. El a făcut ce este 
rău înaintea Domnului; a săvârşit aceleaşi păcate 
ca Ieroboam, fiul lui Nebat, care făcuse pe Israel să 
păcătuiască, şi nu s-a abătut de la ele. 

Domnul S-a aprins de mânie împotriva lui Israel, 
şi i-a dat în mâinile lui Hazael, împăratul Siriei, şi în 
mâinile lui Ben-Hadad, fiul lui Hazael, tot timpul cât 
au trăit împăraţii aceştia. 

Ioahaz s-a rugat Domnului. Domnul l-a ascultat, 
căci a văzut apăsarea sub care ţinea împăratul Siriei 
pe Israel, şi Domnul a dat un izbăvitor lui Israel.“ (2 
Regi 14.1-5a).

Izbăvitorul amintit în text n-a fost un evreu, ci un împărat 
păgân. Iată cum s-a întâmplat:

Ioahaz a domnit în Israel între 814 şi 798 î.H. Pentru că ceea 
ce a făcut el n-a plăcut Domnului, Providenţa divină i-a dat „în 
mâinile lui Hazael“. S-ar putea ca situaţia să aibă un anumit 
context politic şi militar justificabil în plan uman, dar realitatea 
finală este că Dumnezeu a manevrat situaţia în aşa fel ca acest 
împărat păgân să fie instrumentul prin care El Şi-a disciplinat 
poporul. 

Hazael a domnit peste Aram între anii 841-801 î.H., iar fiul 
său, Ben-Hadad i-a urmat la tron. „Izbăvitorul“ amintit în text a 
fost probabil împăratul Adad-Nirari III al Asiriei (810-783 î.H.) 



299

care a atacat Damascul tot aşa cum a atacat şi Tirul, Sidonul, 
Media, Edomul şi Egiptul (J. Barton Payne, The Theology of the 
Older Testament, p. 132; Merrill, „2 Kings,” pp. 280-81).  Aşa se 
face că arameii nu au mai avut timp să se ocupe de Israel, ci au 
trebuit să se preocupe de propria lor supravieţuire.

„Copiii lui Israel au scăpat din mâinile sirienilor, şi 
au locuit în corturile lor ca mai înainte.“ (2 Regi 13.5b).

„Mâinile care pedepsesc“ n-au fost înlăturate până când nu 
şi-au „făcut datoria“, iar Israel a trebuit să simtă că păcatul se 
pedepseşte aspru. Aceasta este lecţia pe care o învăţăm din viaţa 
lui Ioahaz.

„Dar (cei din Israel) nu s-au abătut de la 
păcatele casei lui Ieroboam, care făcuse pe Israel să 
păcătuiască; s-au dedat şi ei la ele, şi chiar idolul As-
tarteii sta încă în picioare la Samaria. 

Din tot poporul lui Ioahaz Domnul nu-i lăsase 
decât cincizeci de călăreţi, zece care şi zece mii de 
pedestraşi; căci împăratul Siriei îi prăpădise şi-i 
făcuse ca pulberea pe care o calci în picioare. 

Celelale fapte ale lui Ioahaz, tot ce a făcut el, şi 
isprăvile lui, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel?

Ioahaz a adormit cu părinţii săi, şi l-au îngropat 
la Samaria. Şi, în locul lui, a domnit fiul său Ioas.“ (2 
Regi 13.6-9).

(2) Mâini care pot

Dumnezeu este drept şi dă fiecărui om o şansă. Puterea Lui 
nemărginită stă gata să intervină pentru cei care se încred în El. 
Aceasta o vedem într-un episod din viaţa lui Ioas. El a ajuns pe 
tronul lui Israel în timp ce pe tronul de la Ierusalim domnea deja 
omul care purta acelaşi nume. 

Ioas din Regatul de Nord a domnit 16 ani. Cinci ani a domnit 
singur, iar unsprezece a domnit în calitate de co-regent împreună 
cu fiul său, Ieroboam al doilea. Ioas a fost un continuator al 



300

politicii tatălui său, Iehu, şi nu s-a abătut de la greşelile predece-
sorilor săi.

„În al treizeci şi şaptelea an al lui Ioas, împăratul 
lui Iuda, a început să domnească peste Israel la Sama-
ria Ioas, fiul lui Ioahaz. 

A domnit şaisprezece ani. El a făcut ce este rău 
înaintea Domnului; nu s-a abătut dela niciunul din 
păcatele lui Ieroboam, fiul lui Nebat, care făcuse pe 
Israel să păcătuiască, şi s-a dedat la ele ca şi el. 

Celelalte fapte ale lui Ioas, tot ce a făcut el, isprăvile 
lui, şi războiul pe care l-a avut cu Amaţia, împăratul 
lui Iuda, nu sunt scrise oare în cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel? 

Ioas a adormit cu părinţii săi. Şi pe scaunul lui de 
domnie s-a suit Ieroboam. Ioas a fost îngropat la Sa-
maria cu împăraţii lui Israel.“ (2 Regi 13.10-13).

Într-un mod cu totul necaracteristic, cronicarul divin se 
abate de la tiparul folosit până acum în cronica sa şi, după 
ce menţionează moartea împăratului Ioas, se întoarce să ne 
povestească două episoade din viaţa lui. Este un fel de a spune: 
„Nu merită să pierdem mai mult timp cu acest împărat, dar, 
pentru că tot am vorbit despre el, iată două evenimente din care 
putem învăţa împreună câteva lecţii. 

Autorul cărţii 2 Regi socoteşte că trebuie să ne dea numai 
două din acele „fapte şi isprăvi“ amintite în Cartea Cronicilor 
împăraţilor lui Israel. În prima ne întâlnim cu nişte „mâini de pu-
tere“ sau „mâini care pot“:

„Elisei s-a îmbolnăvit de o boală de care a murit. 
Ioas, împăratul lui Israel, s-a pogorât la el, a plâns pe 
faţa lui, şi a zis: «Părinte, părinte! Carul lui Israel şi 
călărimea lui!» 

Elisei i-a zis: «Ia un arc şi săgeţi.» Şi a luat un arc 
şi nişte săgeţi! Apoi Elisei a zis împăratului lui Israel: 
«Încordează arcul cu mâna ta.» 

Şi după ce l-a încordat cu mâna lui, Elisei şi-a pus 
mâinile pe mâinile împăratului, şi a zis: «Deschide fe-
reastra dinspre răsărit.» Şi a deschis-o. 



301

Elisei a zis: «Trage.» Şi a tras. Elisei a zis: «Aceas-
ta este o săgeată de izbăvire din partea Domnului, o 
săgeată de izbăvire împotriva sirienilor: vei bate pe 
sirieni la Afec până îi vei nimici.“ (2 Regi 13.14-17).

Imaginea este superbă şi vorbeşte de la sine. Se vede că 
împăratul Ioas avea simpatie şi respect pentru profetul Elisei, şi 
a venit la el să se plângă de situaţia grea care domnea în ţară din 
cauza asupririi sirienilor. Ioas avea nevoie de încredere şi Elisei 
este gata să i-o arate. Arcul şi săgeata sunt simboluri ale bătăliei, 
şi Elisei vrea să-i arate lui Ioas că nu va fi singur în luptă, ci pute-
rea lui Dumnezeu îl va însoţi. Mâinile slăbănogite ale bătrânului 
profet fac mai mult decât oricare armată din lume, pentru că în 
ele se găseşte biruinţa lui Dumnezeu.

(3) Mâini care pierd, sau mâinile unor oportunităţi ratate

Relatarea Scripturii continuă:

„Elisei a mai zis: «Ia săgeţi.» Şi a luat. Elisei a zis 
împăratului lui Israel: «Loveşte în pământ!» Şi a lovit 
de trei ori; apoi s-a oprit. 

Omul lui Dumnezeu s-a mâniat pe el, şi a zis: «Tre-
buia să loveşti de cinci sau şase ori: atunci ai fi bătut 
pe sirieni până i-ai fi nimicit, acum îi vei bate numai 
de trei ori.“ (2 Regi 13.18-19).

Mâinile lui Ioas umbrite de mâinile lui Elisei aveau asigurată 
biruinţa, dar ce vor putea face mâinile lui Ioas singure? Răspunsul 
este că aproape nimic şi asta nu din cauză că Dumnezeu n-ar fi 
putut sau n-ar fi vrut să-l scoată biruitor asupra vrăjmaşilor, ci 
pentru că Ioas s-a dovedit a fi un om slab, indolent şi lipsit de 
râvnă. Nu-i de mirare că Elisei îl mustră!

Autorul textului biblic subliniază această realitate dintr-un 
episod de mai târziu, dar care trebuie menţionat din această 
cauză aici şi acum:

„Elisei a murit, şi a fost îngropat. În anul următor, 
au intrat în ţară nişte cete de moabiţi. Şi, pe când 
îngropau un om, iată că au zărit una din aceste cete, 



302

şi au aruncat pe omul acela în mormântul lui Elisei. 
Omul s-a atins de oasele lui Elisei, şi a înviat şi s-a scu-
lat pe picioare.“ (2 Regi 13.20-21).

Slujirea profetică a lui Elisei a durat aproximativ 56 de ani 
(Thomas L. Constable, „2 Kings” in The Bible Knowledge Com-
mentary: Old Testament, p. 504). Uneori, este mai multă putere 
dumnezeiască într-un cadavru decât într-un om care se crede viu.  
Ioas şi-a ratat destinul pentru că n-a avut destulă râvnă ca să 
folosească toate oportunităţile oferite de Dumnezeu. Oare cum 
stăm noi în această privinţă? Nu Hazael şi puterea oştilor lui au 
determinat limitele biruinţelor lui Ioas, ci calitatea relaţiei lui cu 
Dumnezeu:

„Hazael, împăratul Siriei, asuprise pe Israel tot 
timpul vieţii lui Ioahaz. Dar Domnul S-a îndurat de ei, 
şi a avut milă de ei, Şi-a întors Faţa spre ei din pricina 
legământului Său cu Avraam, Isaac şi Iacov. 

N-a vrut să-i nimicească, şi până acum nu i-a 
lepădat de la Faţa Lui. Hazael, împăratul Siriei, a mu-
rit, şi, în locul lui, a domnit fiul său Ben-Hadad. 

Ioas, fiul lui Ioahaz, a luat înapoi din mâinile lui 
Ben-Hadad, fiul lui Hazael, cetăţile luate de Hazael 
dela Ioahaz, tatăl său, în timpul războiului. Ioas l-a 
bătut de trei ori (subl. ns.), şi a luat înapoi cetăţile lui 
Israel.“ (2 Regi 13.22-25).

Întâmplarea cu oasele lui Elisei este pentru unii suportul pe 
care au sprijinit „cultul moaştelor“ şi al „relicvelor“ sfinte. Întâm-
plarea a fost însă unică şi nerepetabilă. Altfel, la mormântul lui 
Elisei ar fi început un adevărat pelerinaj, şi foarte mulţi oameni şi 
i-ar fi readus pe cei dragi la viaţă. Însă, nu ni se spune nicăieri în 
Biblie că aşa ar fi stat lucrurile, iar unde Biblia tace, este bine să 
ne abţinem şi noi. Singurul mormânt la care trebuie să mergem 
cu pioşenie este mormântul gol din care a înviat pentru noi Isus 
Cristos:

„Şi mă rog ca Dumnezeul Domnului nostru Isus 
Cristos, Tatăl slavei, să vă dea un duh de înţelepciune 
şi de descoperire, în cunoaşterea Lui, şi să vă lumineze 
ochii inimii, 



303

ca să pricepeţi care este nădejdea chemării Lui, 
care este bogăţia slavei moştenirii Lui în sfinţi, şi care 
este faţă de noi, credincioşii, nemărginita mărime a 
puterii Sale, după lucrarea puterii tăriei Lui, pe care a 
desfăşurat-o în Cristos,

prin faptul că L-a înviat din morţi, şi L-a pus să 
şadă la dreapta Sa, în locurile cereşti, mai presus de 
orice domnie, de orice stăpânire, de orice putere, de 
orice dregătorie şi de orice nume, care se poate numi, 
nu numai în veacul acesta, ci şi în cel viitor. 

El I-a pus totul sub picioare, şi L-a dat Căpetenie 
peste toate lucrurile, Bisericii, care este Trupul Lui, 
plinătatea Celui ce plineşte totul în toţi.“ (Efes. 1.17-23).



304



305

C
hem

area tronului

31.  
 

AMAŢIA,  UN  OM  CU  INIMA ÎMPĂRŢITĂ  
(2 Regi 14.1-20; 2 Cron. 25.1-28)

Cea de a doua faptă povestită retrospectiv din viaţa lui Ioas 
este înfruntarea dintre el şi împăratul Amaţia, din Regatul de 
Sud. Ce măreaţă este această declaraţie: 

„Domnul Îşi întinde privirile peste tot pământul, ca 
să sprijinească pe aceia a căror inimă este întreagă a 
Lui.“ (2 Cron. 16.9).

Dar Amaţia nu era un astfel de om a cărui inimă să-I aparţină 
în întregime Domnului, şi, din păţaniile lui învăţăm cât de 
păgubitor este lucrul acesta. Deşi a încheiat însemnările despre 
Ioas în 2 Regi 13.13, autorul cărţii a ţinut cu tot dinadinsul, aşa 
cum am văzut deja, să ne relateze două evenimente din viaţa 
acestui rege. Şi anume, cel cu profetul Elisei şi această înfruntare 
pe care a avut-o cu Amaţia, împăratul lui Iuda. 

Lecţia pe care o primim este legată mai degrabă de evoluţia lui 
Amaţia, Ioas fiind mai mult un personaj secundar. 

„În al doilea an al lui Ioas, fiul lui Ioahaz, 
împăratul lui Israel, a început să domnească Amaţia, 
fiul lui Ioas, împăratul lui Iuda.“ (2 Regi 14.1).



306

Pentru a înţelege mai bine despre ce este vorba, vom urma re-
latarea din cartea Cronici.

„Amaţia a ajuns împărat la vârsta de douăzeci şi 
cinci de ani, şi a domnit douăzeci şi nouă de ani la Ie-
rusalim. Mamă-sa se chema Ioadan, din Ierusalim. 

El a făcut ce este bine înaintea Domnului, dar cu o 
inimă care nu era în totul dată Lui.“ (2 Cron. 25.1-2).

Amaţia nu a fost duşmanul lui Iehova, ci doar un partener dis-
tant şi rece, preocupat mai degrabă de propăşirea proprie decât 
de progresul duhovnicesc al poporului sau de împlinirea unui 
plan mesianic divin. El se aseamănă cu mulţi dintre noi, cei care 
trăim în perioada „laodiceană“ a Bisericii lui Cristos (Apoc. 3.14-
22). Cum se prezintă categoria aceasta de copii ai lui Dumnezeu 
care-L urmează şi slujesc doar cu o jumătate de inimă? 

Cronicarul biblic a redat trei evenimente sugestive în care este 
marcată decăderea unui astfel de om, pornind de la exemplul re-
gelui Amaţia: 

- el ascultă de Dumnezeu când îşi răzbună tatăl;
- ascultă doar parţial de Dumnezeu când se războieşte cu 

edomiţii, şi 
- se împotriveşte pe faţă lui Dumnezeu în războiul cu fraţii săi 

din Israel.

1. Răzbunătorul sângelui

Amaţia a vrut să înlăture ruşinea care plana asupra familiei lui 
şi i-a omorât pe ucigaşii tatălui său. Fără să se lase cuprins de o 
furie oarbă, Amaţia a respectat formal prevederile Legii Domnu-
lui (Deut. 24.16) atunci când şi-a răzbunat tatăl: 

„Când s-a întărit domnia în mâinile lui, a omorât 
pe slujitorii care îl uciseseră pe împăratul, tatăl său. 

Dar n-a omorât pe fiii lor, căci a lucrat potri-
vit cu ceea ce este scris în Lege, în cartea lui Moise, 
unde Domnul dă porunca aceasta: «Să nu se omoare 
părinţii pentru copii, şi să nu se omoare copiii pentru 



307

părinţi; ci fiecare să fie omorât pentru păcatul lui.“ (2 
Cron. 25.3-4).

2. Războinicul victorios

Tot în concordanţă cu prevederile Legii, a făcut Amaţia şi 
recensământul poporului „de la vârsta douăzeci de ani în sus“ 
(Num. 1.3).

„Amaţia i-a strâns pe oamenii din Iuda şi i-a pus 
după casele părinteşti, căpetenii peste mii şi căpetenii 
peste sute, pentru tot Iuda şi Beniamin. 

Le-a făcut numărătoarea dela vârsta de douăzeci 
de ani în sus, şi a găsit trei sute de mii de oameni aleşi, 
în stare să poarte armele, mânuind suliţa şi scutul.“ (2 
Cron. 25.5).

Oastea nu mai era decât o rămăşiţă a ceea ce fusese altădată. 
Cu doar 50-60 de ani înainte, pe vremea lui Iosafat, oastea lui 
Iuda fusese de patru ori mai mare. Păcatul păgubeşte pe făptuitor, 
iar Împărăţia lui Iuda trecuse în această perioadă prin multe 
situaţii dificile.  

Dar se pare că motivaţia lui Amaţia n-a fost tocmai curată. 
Împăratul se pregătea de luptă, şi în loc să se sprijine pe puterea 
lui Iehova, căuta să vadă pe ce forţă militară se poate bizui. Acest 
lucru se vede foarte clar şi din faptul că Amaţia merge să angajeze 
mercenari din Israel:

„A mai tocmit cu plată din Israel o sută de mii de 
viteji, cu o sută de talanţi de argint.“ (2 Cron. 25.6).

Dacă s-ar fi consultat cu profeţii Domnului înainte să facă 
acest târg sau dacă s-ar fi gândit că niciodată până atunci o astfel 
de mezalianţă nu fusese binecuvântată şi nu dusese la nimic bun, 
Amaţia n-ar fi făcut-o. 

Propteala omenească este păguboasă şi dă întotdeauna mo-
tive puternice de pocăinţă, iar Amaţia a fost mustrat imediat de 
Domnul:



308

„Un om al lui Dumnezeu a venit la el, şi i-a zis: 
«Împărate, să nu meargă cu tine oastea lui Israel, căci 
Domnul nu este cu Israel, nu este cu toţi aceşti fii ai lui 
Efraim. 

Dacă mergi cu ei, chiar dacă ai face la luptă fapte 
de vitejie, să ştii că Dumnezeu te va face să cazi înain-
tea vrăjmaşului. Căci Dumnezeu are putere să te ajute 
şi să te facă să cazi!»“ (2 Cron. 25.7-8).

Cuvintele lui Dumnezeu i-au atras atenţia lui Amaţia că 
biruinţa va veni de la Domnul, nu de la superioritatea forţelor lui 
militare. Cu o inimă împărţită, Amaţia se dovedeşte preocupat de 
bani în momentul în care ar fi trebuit să fie preocupat doar să facă 
voia Domnului:

„Amaţia i-a zis omului lui Dumnezeu: «Dar ce să 
fac cu cei o sută de talanţi pe cari i-am dat oastei lui 
Israel?»“ (2 Cron. 25.9a).

Suma nu era deloc mare, dar Amaţia este un om căruia nu-i 
place să piardă. Însă, orice neascultare se plăteşte, în timp ce as-
cultarea are întotdeauna promisiunea unei mari răsplătiri:

„Omul lui Dumnezeu i-a răspuns: «Domnul poate 
să-ţi dea mult mai mult decât atât!»“ (2 Cron. 25.9b).

Amaţia s-a supus Domnului şi a trimis acasă un sfert din oas-
tea lui. Cei trimişi înapoi veniseră cu gândul la prada de război 
pe care aveau să o primească, aşa că în loc să se bucure că şi-au 
primit plata fără să-şi rişte viaţa, ei au plecat acasă dezamăgiţi şi 
mânioşi:

„Atunci Amaţia a despărţit ceata care-i venise din 
Efraim, şi a poruncit ca oamenii aceştia să se întoarcă 
acasă. Dar ei s-au mâniat foarte tare pe Iuda, şi au 
plecat acasă cu mare furie.“ (2 Cron. 25.10).

Pentru că a ascultat de mustrarea divină, Amaţia a primit 
drept răsplată o foarte mare biruinţă.

„Amaţia s-a îmbărbătat, şi şi-a dus poporul în Va-
lea Sării, unde a bătut zece mii de oameni din fiii lui 
Seir. Şi fiii lui Iuda au prins din ei zece mii de inşi vii, 
pe cari i-au dus pe vârful unei stânci, de unde i-au 



309

prăvălit în vale aşa încât toţi au fost zdrobiţi.“ (2 Cron. 
25.11-12).

Numai că bucuria biruinţei a fost întunecată de vestea 
prăpădului care a fost făcut de către foştii lui aliaţi prin cetăţile 
lui Iuda:

„Însă, oamenii din ceata căreia îi dăduse drumul ca 
să nu meargă la război cu el, au năvălit în cetăţile lui 
Iuda, de la Samaria până la Bet-Horon, au ucis acolo 
trei mii de inşi, şi au luat multe prăzi.“ (2 Cron. 25.13).

Fapta lor a dovedit încă o dată, dacă mai era nevoie, că nici 
alianţa cu Amaţia nu fusese încheiată de dragul poporului lui Du-
mnezeu, ci doar pentru interese personale.

3. Răzvrătitul idolatru

Există biruinţe care ne înalţă şi biruinţe care ne dărâmă. 
Pentru Amaţia, victoria asupra edomiţilor a avut două urmări 
catastrofale: idolatria şi mândria. Prima i-a atras gelozia lui Dum-
nezeu, iar cea de a doua i-a adus pieirea.

„Când s-a întors Amaţia de la înfrângerea 
edomiţilor, a adus pe dumnezeii fiilor lui Seir, şi i-a 
pus dumnezei pentru el; s-a închinat înaintea lor, şi 
le-a adus tămâie. 

Atunci Domnul S-a aprins de mânie împotriva lui 
Amaţia, şi a trimis la el pe un prooroc, care i-a zis: 
«Pentru ce ai căutat tu pe dumnezeii poporului aces-
tuia, când ei n-au putut să-şi izbăvească poporul din 
mâna ta?» 

Pe când vorbea el, Amaţia i-a zis: «Oare te-am 
făcut sfetnic al împăratului? Pleacă! Pentru ce vrei să 
fii lovit?» 

Proorocul a plecat, zicând: «Ştiu acum că Dum-
nezeu a hotărât să te nimicească, pentru că ai făcut 
lucrul acesta şi n-ai ascultat sfatul meu.»“ (2 Cron. 
25.14-16).



310

Fapta lui Amaţia este total lipsită de logică, de judecată şi de 
bun simţ. În loc să-i arunce pe edomiţi de pe vârful stâncii, Amaţia 
ar fi trebuit să le arunce de pe munte idolii lor neputincioşi! Însă, 
uşurinţa cu care Amaţia i-a adus la Ierusalim şi li s-a închinat 
dovedeşte ce puţin era el ataşat de Dumnezeul cel viu şi adevărat.

De data aceasta, mustrarea divină nu-l mai atinge. Idolatria îşi 
aruncase mreaja ei malefică asupra lui, mintea i-a fost întunecată 
şi inima lui s-a împietrit. Ironia parşivă cu care îi răspunde tri-
misului lui Dumnezeu este o ameninţare voalată cu o trimitere 
directă la bunicul său care-l asasinase pe profetul Zaharia (2 
Cron. 24.20-22). Concluzia la care a ajuns profetul batjocorit şi 
ameninţat de Amaţia a fost una corectă. Nu ne mai rămâne decât 
să vedem modul în care s-a materializat ea. Cine îşi astupă ure-
chile la mustrarea Domnului este omul care îşi afectează urcuşul 
spre mântuirea Domnului se condamnă singur la pieire. 

„Un om care se împotriveşte tuturor mustrărilor, 
va fi zdrobit deodată şi fără leac.“ (Prov. 29.1).

Împietrit de idolatrie şi orbit de mândrie, Amaţia şi-a cauzat 
singur moartea, luându-se la bătaie cu Ioas, împăratul lui Israel 
de la Samaria. Probabil că el a urmărit să-şi şteargă ruşinea şi 
să se răzbune pentru măcelul înfăptuit de cei din Efraim, dar 
adevărul este că totul s-a întâmplat „fiindcă Dumnezeu hotărâse 
să-i dea în mâinile vrăjmaşului, căci căutaseră pe dumnezeii 
Edomului“ (2 Cron. 25.20). 

În loc să caute să se răfuiască doar cu cei din seminţia lui 
Efraim, Amaţia declară război întregului Israel:

„După ce s-a sfătuit, Amaţia, împăratul lui Iuda, 
a trimis să spună lui Ioas, fiul lui Ioahaz, fiul lui Iehu, 
împăratul lui Israel: «Vino, să ne vedem faţă în faţă!»

Şi Ioas, împăratul lui Israel, a trimis să spună lui 
Amaţia, împăratul lui Iuda: «Spinul din Liban a tri-
mis să spună cedrului din Liban: ««Dă pe fiică-ta de 
nevastă fiului meu!»» 

Şi fiarele sălbatice din Liban au trecut şi au 
călcat în picioare spinul. Tu te gândeşti că i-ai bătut 
pe edomiţi, şi de aceea ţi se înalţă inima ca să te 
mândreşti.



311

Acum stai mai bine acasă. Pentru ce să stârneşti un 
rău, care ţi-ar aduce pieirea ta şi a lui Iuda?»

Dar Amaţia nu l-a ascultat, fiindcă Dumne-
zeu hotărâse să-i dea în mâinile vrăjmaşului, căci 
căutaseră pe dumnezeii Edomului.“ (2 Cron. 25.17-20).

Pasajul din cartea Cronici ne spune ceva mai mult despre 
această întâmplare relatată şi în 2 Regi 14. Aflăm, de exemplu, 
că „Amaţia s-a sfătuit“ înainte de a merge la război. Dar oare cu 
cine s-o fi sfătuit el? Cu siguranţă nu cu Domnul sau cu unul din 
profeţi! Amaţia a preferat să stea de vorbă cu sfetnicii de la Curte, 
gata întotdeauna să-l linguşească şi să-i spună exact ceea ce dorea 
inima lui să audă. Fudul peste măsură, Amaţia a fost pus la punct 
de ironia muşcătoare cu care i-a răspuns Ioas. Fabula ironică 
rostită de împăratul din Samaria ne aminteşte de fabula rostită de 
Iotam în auzul locuitorilor Sihemului (Jud. 9.7-15). 

Dar asemănările se opresc aici. Departe de a fi un personaj 
pozitiv, Ioas nu aminteşte nici el nimic legat de Dumnezeu şi de 
ascultarea faţă de El. Este limpede că Dumnezeu doar S-a folo-
sit de el pentru că dorea să-l pună la punct pe Amaţia. Ioas l-a 
pus la punct nu numai cu vorba, ci şi cu fapta. După ce l-a în-
vins pe câmpul de luptă, Ioas l-a smerit înaintea locuitorilor din 
Împărăţia lui Iuda:

„Dar Amaţia nu l-a ascultat, fiindcă Dumne-
zeu hotărâse să-i dea în mâinile vrăjmaşului, căci 
căutaseră pe dumnezeii Edomului. 

Şi Ioas, împăratul lui Israel, s-a suit: şi s-au văzut 
faţă în faţă, el şi Amaţia, împăratul lui Iuda, la Bet-
Şemeşul lui Iuda. 

Iuda a fost bătut de Israel, şi fiecare a fugit în cor-
tul lui. Ioas, împăratul lui Israel, a luat la Bet-Şemeş 
pe Amaţia, împăratul lui Iuda, fiul lui Ioas, fiul lui 
Ioahaz. L-a adus la Ierusalim, şi a făcut o spărtură de 
patru sute de coţi în zidul Ierusalimului, de la poarta 
lui Efraim până la poarta unghiului. A luat tot aurul şi 
argintul, şi toate vasele, care se aflau în Casa lui Dum-
nezeu, la Obed-Edom, şi vistieriile casei împăratului. 
A luat şi ostateci, şi s-a întors la Samaria.“ (2 Cron. 
25.20-24).



312

Iată cuvintele unui comentator biblic în legătură cu această 
situaţie: „În loc de un program glorios de reconstruire, zidurile 
Ierusalimului sunt dărâmate; în loc ca bogăţiile neamurilor din 
jur să fie aduse poporului său, bogăţiile sale sunt jefuite şi duse la 
curtea altui rege; în loc de propăşire personală şi binecuvântarea 
unei familii numeroase, rudele lui au fost luate ca ostateci; în loc 
de pace, război; în loc de biruinţă, înfrângere; în loc de dragos-
tea celor din popor, a ajuns să fie urât de ei şi a sfârşit-o chiar 
omorât de ei.“ (Dilard, 2 Chronicles, p. 203). Iar cronicarul biblic 
notează:

„Amaţia, fiul lui Ioas, împăratul lui Iuda, a trăit 
cincisprezece ani după moartea lui Ioas, fiul lui Ioa-
haz, împăratul lui Israel. Celelalte fapte ale lui Amaţia, 
cele dintâi şi cele de pe urmă, nu sunt scrise oare în 
cartea împăraţilor lui Iuda şi Israel? 

De când s-a abătut Amaţia de la Domnul, s-a făcut 
împotriva lui o uneltire la Ierusalim, şi el a fugit la 
Lachis. Dar l-au urmărit la Lachis şi l-au omorât. L-au 
adus pe cai, şi l-au îngropat cu părinţii săi în cetatea 
lui Iuda.“ (2 Cron. 25.25-28).

Vă aduceţi aminte că tatăl lui Amaţia a murit asasinat, iar el a 
căutat să se răzbune şi să ridice ruşinea care plana asupra familiei 
sale. Ce trist şi ce paradoxal este că Amaţia a murit el însuşi în 
ruşine, fiind şi el asasinat de slujitori care nu i-au mai suportat 
isprăvile!

Iată câteva lecţii recomandate de Warren W. Wiersbe pe mar-
ginea pasajului despre împăratul Amaţia:

„Fii mulţumit cu sfera ta de biruinţă care este după măsura 
de credinţă pe care ţi-a dat-o Dumnezeu (Rom. 12.3). Când ai 
privirea aţintită la Dumnezeu, biruinţele obţinute te vor face să 
fii smerit, şi toată slava va fi a Domnului. Dar când nu te mai 
gândeşti la Dumnezeu, biruinţele te vor umple de mândrie şi-ţi 
vor pregăti prăbuşirea. Bagă de seamă să nu te amesteci în tre-
burile altora. Învaţă să accepţi ceea ce-ţi dă Domnul. Stai acasă 
şi vezi-ţi de treabă. Amaţia ar fi făcut bine dacă ar fi ascultat sfa-
tul din cartea Proverbe: „Mândria merge înaintea pieirii, şi trufia 
merge înaintea căderii“ (Prov. 16.18) (traducere de Daniel Brân-
zei din Warren W. Wiersbe, With The Word, p. 218)



313

C
hem

area tronului

32.  
 

IEROBOAM  II -   
O  COPIE  TRASĂ  LA  INDIGO  

(2 Regi 14.23-29)

Motto: A greşi este omeneşte. A îndrepta 
greşelile este dumnezeieşte, iar a stărui în ele 
este drăceşte!

Ieroboam II a fost cel de-al treilea urmaş la tron promis de 
Dumnezeu lui Iehu (2 Regi 10.30).

Ieroboam I şi Ieroboam II sunt cele două coperţi între care 
Dumnezeu a aşezat filele dosarului Regatului de Nord. Vieţile 
lor, simetric aşezate la început şi la început marchează epoca în 
care toţi împăraţii lui Israel au umblat în „păcatele lui Ieroboam“ 
(2 Regi 14.24). Viaţa lui Ieroboam II este deci o copie la indigo a 
vieţii primului Ieroboam, omul care n-a ştiut să preţuiască harul, 
împăratul care n-a folosit extraordinara ocazie pe care i-a oferit-o 
destinul divin.

Domnia de patruzeci şi unu de ani a lui Ieroboam II a fost cea 
mai lungă din toată istoria împăraţilor din Regatul de Nord. În 
primii doisprezece ani, acest Ieroboam a fost co-regent cu tatăl 
său, Ioas [Edwin R. Thiele, „Coregencies and Overlapping Rei-
gns Among the Hebrew Kings,” Journal of Biblical Literature 



314

93:12 (1974)]. El şi-a început domnia când pe tronul de la Ierusa-
lim se afla Ioas, a domnit după moartea acestuia şi după moartea 
lui Amaţia şi a murit în timpul domniei lui Azaria (Ozia). Cronica-
rul, preocupat în mod prioritar de aspectele teologic-pedagogice 
din viaţa împăraţilor, ignoră cu desăvârşire semnificaţia politică a 
realizărilor lui Ieroboam II.  

„Perioada lui Ieroboam (în nord) şi Azaria (în sud) a fost 
marcată de o îmbunătăţire spectaculoasă a situaţiei celor din cele 
două regate, atât din punct de vedere economic, cât şi politic“ 
(Patterson, Richard D., and Hermann J. Austel. „1, 2 Kings.” p. 
231).

Ieroboam II a extins stăpânirea lui Israel până la graniţele pe 
care le-a avut în vremea lui Solomon. Hamatul amintit în text este 
provincia de la nordul Israelului, iar Marea Câmpiei este Marea 
Morată (2 Regi 14.25). Ni se spune că unul din profeţii activi pe 
vremea lui Ieroboam II a fost Iona. Gat-Hefer se află vizavi de 
Nazaret pe pantele aceluiaşi munte din Galileea:

„În al cincisprezecelea an al lui Amaţia, fiul lui 
Ioas, împăratul lui Iuda, a început să domnească la 
Samaria, Ieroboam, fiul lui Ioas, împăratul lui Israel. 

A domnit patruzeci şi unu de ani. El a făcut ce este 
rău înaintea Domnului; nu s-a abătut dela niciunul din 
păcatele lui Ieroboam, fiul lui Nebat, care făcuse pe Is-
rael să păcătuiască. 

A luat înapoi hotarele lui Israel, de la intrarea 
Hamatului până la marea câmpiei, după cuvântul pe 
care-l rostise Domnul, Dumnezeul lui Israel, prin robul 
Său Iona, proorocul, fiul lui Amitai, din Gat-Hefer.“ (2 
Regi 14.23-25).

Ieroboam a ajuns la tron în vremuri grele pentru Israel. Succe-
sul lui nu s-a datorat caracterului său sau ascultării lui de Iehova. 
A fost mai degrabă o intervenţie de har din partea lui Dumnezeu. 
Mila Lui a declanşat o binecuvântare nemeritată pentru ca popo-
rul Lui să-şi poată continua istoria până la împlinirea destinului 
lor mesianic:

„Căci Domnul a văzut că necazul lui Israel ajunsese 
prea mare, a văzut şi strâmtorarea în care se aflau şi 



315

robii şi oamenii slobozi, fără să fie cineva care să vină 
în ajutorul lui Israel. 

Domnul nu hotărâse să şteargă numele lui Israel, 
de subt ceruri, şi i-a izbăvit prin Ieroboam, fiul lui 
Ioas. 

Celelalte fapte ale lui Ieroboam, tot ce a făcut 
el, isprăvile lui la război, şi cum a adus iarăşi sub 
stăpânirea lui Israel Damascul şi Hamatul, care 
fuseseră ale lui Iuda, nu sunt scrise oare toate acestea 
în cartea Cronicilor împăraţilor lui Israel?“ (2 Regi 
14.26-28).

Damascul şi Hamatul fuseseră într-adevăr ale lui Iuda numai 
în sensul de teritorii ocupate şi dependente de tronul lui Solomon 
de la Ierusalim.

Chiar dacă realizările politice şi militare ale lui Ieroboam II au 
fost deosebite, starea spirituală a naţiunii era de plâns. Aceasta se 
vede şi din puternica activitate profetică din vremea lui. Profeţii, 
aceste „forţe speciale ale lui Dumnezeu“ erau trimise numai 
atunci când împăraţii şi preoţii, responsabili înaintea lui Dumne-
zeu cu conducerea poporului, nu-şi făceau datoria. Numărul mare 
de profeţi şi o activitate profetică intensă au semnalat întotdeau-
na nu o trezire spirituală, ci o decadenţă deplorabilă.

Celor 41 de ani de domnie ai lui Ieroboam II nu le-a fost acor-
date în Biblie decât exact 7 versete! Nu se poate să nu ne mire 
acest fapt. Dacă vreţi să ştiţi mai multe, puteţi citi restul Bibliei 
şi veţi descoperi că Dumnezeu S-a mulţumit să ne lase numai 7 
versete în cartea Regi, pentru că vorbise deja câteva capitole în-
tregi în mesajele profeţilor Osea şi Amos. Ei au activat pe vremea 
lui Ieroboam II (Osea 1.1; Amos 1.1). Din predicile lor aflăm că 
binecuvântările şi prosperitatea materială, în loc să-i apropie mai 
mult de Dumnezeu pe evrei, au devenit motive de apostazie. Am 
putea spune că „li s-a urât cu binele“. 

Misiunea lui Amos a fost îndreptată împotriva idolatriei lui 
Ieroboam II. Se pare că, spre sfârşitul domniei, împăratul plănuia 
să adauge măreţie şi strălucire principalului altar de închinăciune 
idolatru. Dumnezeu l-a trimis pe Amos la Betel să condamne în-
treaga acţiune. 



316

„În ziua când voi pedepsi pe Israel pentru 
fărădelegile lui, voi pedepsi şi altarele din Betel; coar-
nele altarului vor fi sfărâmate, şi vor cădea la pământ. 

Voi surpa casele de iarnă şi casele de vară; palatele 
de fildeş se vor duce, şi casele cele multe se vor nimici, 
zice Domnul. 

…A căzut şi nu se va mai scula, fecioara lui Israel; 
stă trântită la pământ, şi nimeni n-o ridică. 

Căci aşa vorbeşte Domnul Dumnezeu: «Cetatea 
care scotea la luptă o mie de oameni, nu va rămâne 
decât cu o sută, şi cea care scotea o sută de oameni, nu 
va mai rămâne decât cu zece, din casa lui Israel.» 

Căci aşa vorbeşte Domnul către casa lui Israel: 
«Căutaţi-Mă, şi veţi trăi! Nu căutaţi Betelul, nu vă 
duceţi la Ghilgal, şi nu treceţi la Beer-Şeba. 

Căci Ghilgalul va fi dus în robie, şi Betelul va fi ni-
micit. Căutaţi pe Domnul, şi veţi trăi! 

Temeţi-vă ca nu cumva să apuce ca un foc casa 
lui Iosif, şi focul acesta s-o mistuie, fără să fie cineva 
la Betel ca să-l stingă, voi care prefaceţi dreptul în pe-
lin, şi călcaţi dreptatea în picioare!...“ (Amos 3.14-15; 
5.2-7).

Proorocul Amos diagnostichează boala ascunsă sub învelişul 
aparenţelor de sărbători religioase şi vesteşte venirea pedepsei 
prin mâna asirienilor:

„Vai de cei ce doresc «ziua Domnului!» Ce aşteptaţi 
voi dela ziua Domnului? Ea va fi întuneric şi nu 
lumină. 

Veţi fi ca un om care fuge dinaintea unui leu pe 
care-l întâlneşte un urs, şi care, când ajunge acasă, îşi 
reazimă mâna pe zid, şi-l muşcă un şarpe! 

Nu va fi oare ziua Domnului întuneric, în loc de 
lumină? Nu va fi ea întunecoasă şi fără strălucire? 

Eu urăsc, dispreţuiesc sărbătorile voastre, şi nu pot 
să vă sufăr adunările de sărbătoare! Când Îmi aduceţi 
arderi-de-tot şi daruri de mâncare, n-am nicio plăcere 



317



318

de ele; şi viţeii îngrăşaţi pe care îi aduceţi ca jertfe de 
mulţumire, nici nu Mă uit la ei. 

Depărtează de Mine vuietul cântecelor tale; nu pot 
asculta sunetul alăutelor tale! Ci dreptatea să curgă ca 
o apă curgătoare, şi neprihănirea ca un pârâu care nu 
seacă niciodată! 

Mi-aţi adus voi jertfe şi daruri de mâncare, în tim-
pul celor patruzeci de ani din pustie, casa lui Israel?... 

Veţi ridica dar pe Sacut, împăratul vostru, şi pe 
Caivan, chipurile voastre idoleşti, steaua dumnezeu-
lui vostru, pe care vi l-aţi făcut, şi vă voi duce în robie 
dincolo de Damasc, zice Domnul, al cărui Nume este 
Dumnezeul oştirilor!“ (Amos 5.18-26).

Abundenţa materială a dus poporul la desfrâu, de aceea şi bi-
necuvântarea se va preface în blestem:

„Vai de cei ce trăiesc fără grijă în Sion, şi la 
adăpost pe muntele Samariei, vai de mai-marii aceştia 
ai celui dintâi dintre neamuri, la care aleargă casa lui 
Israel! 

…Treceţi la Calne şi vedeţi, duceţi-vă de acolo până 
la Hamatul cel mare, şi pogorâţi-vă în Gat la filisteni; 
sunt oare cetăţile acestea mai înfloritoare decât cele 
două împărăţii ale voastre, şi este ţinutul lor mai în-
tins decât al vostru?... 

Credeţi că ziua nenorocirii este departe, şi faceţi 
să se apropie domnia silniciei. Ei se culcă pe paturi 
de fildeş, şi stau întinşi alene pe aşternuturile lor; 
mănâncă miei din turmă, şi viţei puşi la îngrăşat. 

Aiurează în sunetul alăutei, se cred iscusiţi ca 
David în instrumentele de muzică. Beau vin cu pa-
hare largi, se ung cu cel mai bun untdelemn, şi nu se 
întristează de prăpădul lui Iosif! 

De aceea vor merge în robie, în fruntea prinşilor 
de război; şi vor înceta strigătele de veselie ale acestor 
desfătaţi. Domnul Dumnezeu a jurat pe Sine Însuşi, şi 
Domnul, Dumnezeul oştirilor, a zis: 

«Mi-e scârbă de mândria lui Iacov, şi-i urăsc pala-
tele; de aceea, voi da în mâna vrăjmaşului cetatea cu 



319

tot ce este în ea. Şi dacă vor mai rămâne zece oameni 
într-o casă vor muri. 

…Vă bucuraţi de lucruri de nimic, şi ziceţi: ««Oare 
nu prin tăria noastră am câştigat noi putere?»»

 De aceea, iată, voi ridica împotriva voastră, casa 
lui Israel, zice Domnul, Dumnezeul oştirilor, un neam, 
care vă va asupri de la intrarea Hamatului până la 
pârâul pustiei.»“ (Amos 6.1-9, 13-14).

În loc să fie primit cu pocăinţă, mesajul lui Amos a fost sfi-
dat, iar profetul îndemnat să fugă înapoi în Iuda. Dumnezeu 
a văzut lucrul acesta, iar pe preotul Amaţia de la Betel avea să-l 
pedepsească într-un mod exemplar:

„Atunci Amaţia, preotul din Betel, a trimis să spună 
lui Ieroboam, împăratul lui Israel: «Amos unelteşte 
împotriva ta în mijlocul casei lui Israel; ţara nu poate 
să sufere toate cuvintele lui! 

Căci iată ce zice Amos: ««Ieroboam va fi ucis de 
sabie, şi Israel va fi dus în robie departe de ţara sa!»» 

Şi Amaţia i-a zis lui Amos: «Pleacă, văzătorule, 
şi fugi în ţara lui Iuda! Mănâncă-ţi pâinea acolo, şi 
acolo prooroceşte. Dar nu mai prooroci la Betel, căci 
este un locaş sfânt al împăratului, şi este un templu al 
împărăţiei!» 

Amos a răspuns lui Amaţia: «Eu nu sunt nici proo-
roc, nici fiu de prooroc; ci sunt păstor, şi strângător 
de smochine de Egipt. Dar Domnul m-a luat dela oi, şi 
Domnul mi-a zis: ‘Du-te şi prooroceşte poporului Meu 
Israel!’ 

Ascultă acum Cuvântul Domnului, tu care zici: «Nu 
prooroci împotriva lui Israel, nu vorbi împotriva casei 
lui Isaac!» 

Din pricina aceasta, iată ce zice Domnul: 
«Nevastă-ta va curvi în cetate, fiii şi fiicele tale vor 
cădea loviţi de sabie, ogorul tău va fi împărţit cu frân-
ghia de măsurat; tu însă vei muri într-un pământ 
necurat, şi Israel va fi dus în robie departe de ţara 
lui!»“ (Amos 7.10-17).



320

Osea, celălalt profet activ pe vremea lui Ieroboam II, a vestit şi 
el pedeapsa:

„Pune trâmbiţa în gură! Vrăjmaşul vine ca un vul-
tur peste Casa Domnului! Căci au călcat legământul 
Meu, şi au păcătuit împotriva Legii Mele. Atunci vor 
striga către Mine: 

«Dumnezeule, noi Te cunoaştem, noi, Israel!» Is-
rael a lepădat binele cu scârbă; de aceea vrăjmaşul îi 
va urmări. 

Au pus împăraţi fără porunca Mea, şi căpetenii 
fără ştirea Mea; au făcut idoli din argintul şi aurul 
lor: de aceea vor fi nimiciţi. 

Viţelul tău este o scârbă, Samario! Mânia Mea s-a 
aprins împotriva lor! Până când nu vor voi ei să se 
ţină curaţi? 

Idolul acesta vine din Israel, un lucrător l-a făcut, 
şi nu este Dumnezeu. De acea, viţelul Samariei va fi 
făcut bucăţi! Fiindcă au semănat vânt, vor secera 
furtună.“ (Osea 8.1-7a).

Iată încă un fragment din mesajele profetului Osea:

„Israel era o vie mănoasă, care făcea multe roa-
de. Cu cât roadele sale erau mai multe, cu atât mai 
multe altare a zidit; cu cât îi propăşea ţara, cu atât 
înfrumuseţa stâlpii idoleşti. 

Inima lor este împărţită: de aceea vor fi pedepsiţi. 
Domnul le va surpa altarele, le va nimici stâlpii 
idoleşti. Şi curând vor zice: «N-avem un adevărat 
împărat, căci nu ne-am temut de Domnul; şi 
împăratul, pe care-l avem, ce ar putea face el pentru 
noi?» 

Ei rostesc vorbe deşerte, jurăminte mincinoase, 
când încheie un legământ: de aceea, pedeapsa va 
încolţi ca o buruiană otrăvitoare din brazdele câmpiei!

Locuitorii Samariei se vor uimi de viţeii din Bet-
Aven; poporul va jeli pe idol, şi preoţii lui vor tremura 
pentru el, pentru slava lui, care va pieri din mijlocul 
lor.  Da, el însuşi va fi dus în Asiria, ca dar împăratului 



321

Iareb. Ruşinea va cuprinde pe Efraim, şi lui Israel îi va 
fi ruşine de planurile sale. 

S-a dus Samaria şi împăratul ei, ca o ţăpligă pe 
faţa apelor. Înălţimile din Bet-Aven, unde a păcătuit 
Israel, vor fi nimicite; spini şi mărăcini vor creşte pe 
altarele lor. Şi vor zice munţilor: «Acoperiţi-ne!» Şi 
dealurilor: «Cădeţi peste noi!»“ (Osea 10.1-8).

Din cauza declinului spiritual al naţiunii, Dumnezeu a îngăduit 
ridicarea unei teribile ameninţări din partea Asiriei (Paul Gil-
christ, „Israel’s Apostasy: Catalyst of Assyrian World Conquest,” 
in Israel’s Apostasy and Restoration: Essays in Honor of Roland 
K. Harrison, pp. 99-113). 

Este exact ceeea ce le spusese că se va întâmpla încă de pe vre-
mea lui Moise:

„Dacă vei asculta de glasul Domnului, Dumnezeului 
tău, păzind şi împlinind toate poruncile Lui pe care ţi 
le dau astăzi, Domnul, Dumnezeul tău, îţi va da întâie-
tate asupra tuturor neamurilor de pe pământ.  

…Dar dacă nu vei asculta de glasul Domnului, Du-
mnezeului tău, dacă nu vei păzi şi nu vei împlini toate 
poruncile Lui şi toate legile Lui, pe care ţi le dau astăzi, 
iată toate blestemele care vor veni peste tine şi de care 
vei avea parte. 

…Domnul te va face să fii bătut de vrăjmaşii tăi; pe 
un drum vei ieşi împotriva lor, dar pe şapte drumuri 
vei fugi dinaintea lor; şi vei fi o groază pentru toate 
împărăţiile pământului. 

Străinul care va fi în mijlocul tău se va ridica tot 
mai sus peste tine, iar tu te vei pogorî tot mai jos; el îţi 
va da cu împrumut, şi tu nu-i vei da cu împrumut; el 
va fi fruntea şi tu vei fi coada.  

…Domnul va aduce de departe, de la marginile 
pământului, un neam care va cădea peste tine cu zbor 
de vultur, un neam a cărui limbă n-o vei înţelege, un 
neam cu înfăţişarea sălbatică, şi care nu se va sfii de 
cel bătrân, nici nu va avea milă de copii. 

El va mânca rodul turmelor tale şi rodul 
pământului tău, până vei fi nimicit; nu-ţi va lăsa nici 
grâu, nici must, nici untdelemn, nici viţeii de la vaci, 
nici mieii de la oi, până te va face să pieri. 



322

Te va împresura în toate cetăţile tale, până îţi vor 
cădea zidurile, aceste ziduri înalte şi tari, în care îţi 
puseseşi încrederea pe toată întinderea ţării tale; te va 
împresura în toate cetăţile tale, în toată ţara pe care 
ţi-o dă Domnul, Dumnezeul tău“. (Deut. 28.1, 15, 25, 
43-44, 49-52). 

ZAHARIA,  STRĂ-STRĂNEPOTUL  
„URAGANULUI“  IEHU  (2 Regi 14.29)

„Ieroboam a adormit cu părinţii săi, cu împăraţii 
lui Israel. Şi, în locul lui, a domnit fiul său Zaharia.“ (2 
Regi 14.29)

Zaharia a fost ultimul dintre cei 4 urmaşi la tron pe care i-a 
promis Dumnezeu lui Iehu (2 Regi 10.30). Dar despre acesta 
vom discuta mai pe larg ceva mai departe, respectiv în secţiunea 
intitulată Zaharia, Şalum, Menahem, Pecahia, Pecah–resturi 
împărăteşti.   

Cu moartea lui Ieroboam II, istoria Regatului de Nord intră 
într-o perioadă de anarhie şi dezastru. Îmbolnăvit spiritualiceşte 
pe dinăuntru, Israelul dă pe faţă simptomele unei naţiuni aflate în 
pragul descompunerii. În loc să fie uniţi în faţa ameninţării asirie-
ne, ultimii epigoni de pe tronul Samariei se vor lupta unii cu alţii 
şi se vor sabota reciproc. În doar douăzeci şi cinci de ani, Israelul 
va înceta să mai existe şi va dispărea din istorie (John Bright, A 
History of Israel, p. 252). 

După teribilii ani de robie, nu se vor mai întoarce înapoi din 
tot Israelul decât „iudeii“, moştenitorii promisiunilor mesia-
nice legaţi de tronul de la Ierusalim şi casa lui David. Religia 
lor se numeşte şi azi „iudaism“, ca un semn de aducere aminte 
al dispariţiei „israeliţilor“, pierduţi în praful imperiilor pentru că 
s-au îndepărtat de Dumnezeul lor. 

Numai vremurile mesianice de la sfârşitul istoriei îi vor aduce 
înapoi în matca destinului lor şi harul dumnezeiesc le va deschide 
un izvor de iertare şi neprihănire.



323

C
hem

area tronului

33.  
  

ONOAREA  ŞI  OBRĂZNICIA  LUI  OZIA  
(AZARIA)  

(2 Regi 15.1-7)

Dacă Ieroboam II a fost o copie a lui Ieroboam I, Ozia a fost o 
copie a tatălui său, Amaţia. Coperţile dosarelor lor ar trebui să fie 
identice. Dosarul lui Ozia, însă, trebuie ţinut separat, pentru că 
omul acesta a fost bolnav de lepră.

Cei mai mulţi cititori ai Bibliei îl ştiu pe Azaria sub celălalt 
nume al său, Ozia (vers. 13, 30, 32, 34; 2 Cron. 26; Is. 1.1; Osea 
1.1; Amos 1.1; Zah. 14.5; etc.). Numele „Azaria“ pe care i l-au dat 
părinţii înseamnă „Iehova a ajutat“, dar când a urcat pe tron şi-a 
luat numele „Ozia“ care înseamnă „Iehova este putere“. Domnia 
lui de 52 de ani (790-739 î.H.) a fost mai lungă decât a oricărui 
rege din Iuda sau Israel care l-au precedat. A fost depăşit doar de 
către Manase, care a domnit 55 de ani.

Ozia a domnit la Ierusalim în timp ce la Samaria s-au perin-
dat şapte regi din ultimii opt pe care i-a avut Israelul. Singurul 
rege care a domnit la Samaria mai târziu decât Ozia a fost Osea 
(2 Regi 17.1-6). La începutul domniei, el a fost 2 ani co-regent cu 
tatăl său, Amaţia, iar la sfârşitul domniei lui a fost co-regent cu 
fiul său, Iotam.  Astfel de co-regenţe au mai avut loc în regatele 



324

lui Israel. Fie că tatăl a ajuns bătrân şi avea nevoie de ajutor, fie 
că tatăl dorea să-şi pregătească fiul pentru domnie, fie că tatăl era 
bolnav, astfel de perechi care au domnit câţiva ani împreună au 
fost Asa/Iosafat, Iosafat/Iotam, Ioas/Ieroboam II şi Ezechia/Ma-
nase. Ozia ar fi putut deci să înveţe din greşelile tatălui său, dar, 
din nefericire, el …le-a repetat. 

Ca şi în alte cazuri, noi vom pendula între relatarea pe care 
ne-o pune la dispoziţie cartea 2 Regi şi amănuntele mult mai bo-
gate pe care le găsim în cartea 2 Cronici:

„În al douăzeci şi şaptelea an al lui Ieroboam, 
împăratul lui Israel, a început să domnească Azaria, 
fiul lui Amaţia, împăratul lui Iuda. Avea şaisprezece 
ani când a ajuns împărat, şi a domnit cincizeci şi doi 
de ani la Ierusalim. 

Mamă-sa se chema Iecolia din Ierusalim. El a făcut ce este 
plăcut înaintea Domnului, întocmai cum făcuse tatăl său Amaţia.“ 
(2 Regi 15.1-3).

Iată şi o altă relatare:

„Tot poporul din Iuda a luat pe Ozia, care era în 
vârstă de şaisprezece ani, şi l-a pus împărat în locul 
tatălui său Amaţia. 

Ozia a întărit Elotul şi l-a adus iarăşi sub 
stăpânirea lui Iuda, după ce a adormit împăratul cu 
părinţii săi. 

Ozia avea şaisprezece ani când a ajuns împărat, şi 
a domnit cincizeci şi doi de ani la Ierusalim. Mamă-sa 
se chema Iecolia, din Ierusalim. 

El a făcut ce este bine înaintea Domnului, întocmai 
cum făcuse tatăl său Amaţia.“ (2 Cron. 26.1-4).

La început, Ozia a fost un rege duhovnicesc preocupat să audă 
şi să facă voia Domnului. Relaţia lui cu purtătorii de cuvânt ai lui 
Dumnezeu a fost la început exemplară şi l-a făcut să aibă succes şi 
binecuvântare:

„A căutat pe Dumnezeu în timpul vieţii lui Za-
haria, care pricepea vedeniile lui Dumnezeu. Şi în 



325

timpul când a căutat pe Domnul, Dumnezeu l-a făcut 
să propăşească.“ (2 Cron. 26.5).

Ozia a fost unul dintre cei mai plini de realizări, mai influenţi 
şi mai îndrăgiţi regi ai lui Iuda. El a lărgit hotarele, a fortificat 
cetăţile şi a reorganizat armata. Teritoriul total care s-a aflat sub 
stăpânirea lui Ozia şi Ieroboam II a fost aproximativ acelaşi peste 
care au stăpânit David şi Solomon:

„A pornit cu război împotriva filistenilor. A 
dărâmat zidurile Gatului, zidurile Iabnei, şi zidurile 
Asdodului, şi a zidit cetăţi în ţinutul Asdodului, şi între 
filisteni. 

Dumnezeu l-a ajutat împotriva filistenilor, împo-
triva arabilor care locuiau la Gur-Baal, şi împotriva 
maoniţilor. 

Amoniţii aduceau daruri lui Ozia, şi faima lui s-a 
întins până la hotarele Egiptului, căci a ajuns foarte 
puternic.

Ozia a zidit turnuri la Ierusalim pe poarta un-
ghiului, pe poarta văii, şi pe unghiu, şi le-a întărit. A 
zidit turnuri în pustie, şi a săpat multe fântâni, pen-
tru că avea multe turme în văi şi în câmpie, şi plugari 
şi vieri în munţi şi la Carmel, căci îi plăcea lucrarea 
pământului.  

Ozia avea o oaste de ostaşi care mergeau la 
război în cete, socotite după numărătoarea făcută de 
logofătul Ieiel şi dregătorul Maaseia, şi puse sub po-
runcile lui Hanania, una din căpeteniile împăratului. 

Tot numărul capilor caselor părinteşti, al vitejilor, 
era de două mii şase sute. Ei porunceau peste o oaste 
de trei sute şapte mii cinci sute de ostaşi, în stare să 
ajute pe împărat împotriva vrăjmaşului. 

Ozia le-a dat pentru toată oştirea scuturi, suliţi, 
coifuri, platoşe, arcuri şi prăştii. A făcut la Ierusalim 
maşini iscodite de un meşter, care aveau să fie aşezate 
pe turnuri şi pe unghiuri, ca să arunce săgeţi şi pietre 
mari. 



326

Faima lui s-a întins până departe, căci a fost aju-
tat în chip minunat până ce a ajuns foarte puternic.“ (2 
Cron. 26.6-15).

Însă, Ozia a lăsat în ţară, asemenea tatălui său, sămânţa de 
neascultare şi o formă alterată de închinăciune:

„Numai că înălţimile nu le-a stricat; poporul tot 
mai aducea jertfe şi tămâie pe înălţimi.“ (2 Regi 15.4).

Această acceptare a unor forme alternative de închinare a fost 
extrapolată apoi la iniţiativa de a intra el însuşi în slujba altaru-
lui, o activitate absolut interzisă de Dumnezeu regilor şi rezervată 
exclusiv preoţilor:

„Dar când a ajuns puternic, inima i s-a înălţat şi l-a 
dus la pieire. A păcătuit împotriva Domnului, Dumne-
zeului său, intrând în Templul Domnului ca să ardă 
tămâie pe altarul tămâierii. 

Preotul Azaria a intrat după el, cu optzeci de preoţi 
ai Domnului, oameni de inimă, care s-au împotrivit 
împăratului Ozia, şi i-au zis: 

«N-ai drept, Ozia, să aduci tămâie Domnului! 
Dreptul acesta îl au preoţii, fiii lui Aaron, care au fost 
sfinţiţi ca s-o aducă. 

Ieşi din sfântul locaş, căci faci un păcat! Şi lucrul 
acesta nu-ţi va face cinste înaintea Domnului Dumne-
zeu.»“ (2 Cron. 26.16-18).  

Tolerarea închinării pe înălţimi l-a făcut pe Ozia să-şi spună: 
„Se poate şi altfel decât în Lege“. Cel care a spus: „Merge şi aşa!“ 
a ajuns să spună foarte uşor şi: „De ce să n-aduc eu tămâie?“ Vul-
pea cea mică a distrus încă o dată viile în floare (Cânt. Cânt. 2.15). 
Din cauza acestei îndrăzneli obraznice, Dumnezeu l-a lovit cu 
lepră:

„Ozia s-a mâniat. În mână avea o cădelniţă. Şi 
cum s-a mâniat pe preoţi, i-a izbucnit lepra pe frun-
te, în faţa preoţilor, în Casa Domnului, lângă altarul 
tămâierii. 

Marele preot Azaria şi toţi preoţii şi-au îndreptat 
privirile spre el, şi iată că era plin de lepră pe frunte. 



327

L-au scos repede afară, şi el însuşi s-a grăbit să iasă, 
pentru că Domnul îl lovise.“ (2 Regi 15.5; 2 Cron. 
26.16-20).

Graba preoţilor a fost motivată de teama că Templul însuşi pu-
tea deveni necurat prin contaminarea cu lepra (Lev. 13.14; Num. 
5.2).

Istoria ne arată că foarte puţini oameni au reuşit să-şi păstreze 
echilibrul lăuntric, vitalitatea duhovnicească şi credincioşia 
atunci când au atins un nivel ridicat de putere. 

Iată câteva cazuri celebre:
(1) În mândria lui, Moise nu şi-a putut păstra calmul şi a pier-

dut dreptul de a intra în Ţara Promisă (Num. 20.1-13). 
(2) Din cauza mândriei, Iosua nu l-a mai întrebat pe Dum-

nezeu înainte de a merge împotriva cetăţii Ai şi a pierdut bătălia 
(Iosua 7). 

(3) Împăratul Nebucadneţar a fost transformat din cauza 
mândriei într-un animal (Daniel 4)

(4) Mândria lui Petru l-a făcut să se lepede de Domnul (Lc. 
22.31-34).

„Oricât I-ai fi tu de drag lui Dumnezeu, dacă vede mândrie în 
inima ta, El ţi-o va scoate cu biciul. Oricine se înalţă înaintea Lui 
va fi smerit.“  a spus C.H. Spurgeon. 

La rândul său, regele David L-a implorat pe Domnul:

„Păzeşte de asemenea pe robul Tău de mândrie, 
ca să nu stăpânească ea peste mine! Atunci voi fi fără 
prihană, nevinovat de păcate mari.“ (Ps. 19.13).

Ca şi în cazul lui Solomon, succesul iniţial al lui Ozia a fost, 
dacă nu cauza principală, atunci circumstanţa nefericită care i-a 
provocat căderea. 

„Împăratul Ozia a fost lepros până în ziua morţii, şi 
a locuit într-o casă deosebită ca lepros, căci a fost izgo-
nit din Casa Domnului. Şi fiul său Iotam era în fruntea 
casei împăratului şi judeca poporul ţării. 

Celelalte fapte ale lui Ozia, cele dintâi şi cele de pe 
urmă, au fost scrise de Isaia, fiul lui Amoţ, proorocul. 



328

Ozia a adormit cu părinţii săi. Şi l-au îngropat cu 
părinţii săi în ogorul de înmormântare al împăraţilor, 
căci ziceau: «Este lepros.» 

În locul lui, a domnit fiul său Iotam.“ (2 Cron. 
26.21-23).

Într-o perioadă de agonie muribundă, caracterizată de in-
trigi şi asasinate în Regatul de Nord, pe tronul de la Ierusalim 
al Regatului de Sud au domnit doi oameni despre care se mai 
poate spune că „au făcut ce este plăcut înaintea Domnului“, acest 
Amaţia (numit şi Ozia) şi fiul său, Iotam (2 Regi 15.3; 15.34).

Domnia bună a lui Ozia (Azaria) în Iuda – 15.1-7
Domnia rea a lui Zaharia în Israel – 15.8-12
Domnia rea a lui Şalum în Israel – 15.13-16
Domnia rea a lui Menahem în Israel – 15.17-22
Domnia rea a lui Pecahia în Israel – 15.23-26
Domnia rea a lui Pecah în Israel – 15.27-31
Domnia bună a lui Iotam în Iuda – 15.32-38

Din nefericire, Ozia a urmat nu numai pilda bună a tatălui 
său, Amaţia, ci şi pilda lui cea rea. Începutul bun a fost ruinat 
de amestecul său în lucruri care depăşeau misiunea pe care i-o 
încredinţase Dumnezeu. Vrând „mai mult“ a  ajuns să fie „mai 
puţin“ decât ar fi putut să fie. Ce bine ar fi fost dacă Ozia se lăsa 
călăuzit după principiul de viaţă expus într-unul din psalmii lui 
de către împăratul David şi s-ar fi mulţumit cu ceea ce i-a dat 
Domnul:

„Doamne, eu n-am o inimă îngâmfată, nici priviri 
trufaşe, nu mă îndeletnicesc cu lucruri prea mari şi 
prea înalte pentru mine. 

Dimpotrivă, sufletul îmi este liniştit şi potolit, ca 
un copil înţercat, care stă lângă mamă-sa; da, sufletul 
meu este ca un copil înţercat.

Pune-ţi nădejdea în Domnul, Israele, de acum şi 
până în veac!“ (Ps. 131).



329

Warren W. Wiersbe face câteva observaţii foarte interesante: 
„Când Ozia şi-a recunoscut limitările, Dumnezeu i-a lăţit mult 

hotarele. A fost perioada în care a ascultat de glasul Domnului 
printr-un profet. Dar când a ieşit din limitele ascultării, Dumne-
zeu i-a micşorat hotarele internându-l în izolarea unui lepros. Ce 
realitate paradoxală şi pilduitoare!“ 

Ozia n-a căzut în murdăriile păcatelor trupeşti. A căzut atunci 
când s-a obrăznicit să se ridice deasupra slujbei primite de la 
Domnul. Era rege, dar nu i-a ajuns, ci a vrut să fie şi preot. Omul 
acesta a căzut în rătăcirea fiilor lui Core, a ridicat sfidător fruntea 
şi pe ea a înflorit pedeapsa leprei. Boala aceasta a fost „radio-
grafia“ nevăzutei maladii care-i măcinase deja inima. Vedeţi? 
Poţi păcătui amarnic nu numai cu armele firii, ci şi cu cădelniţa 
în mână ... Totuşi, ar fi păcat să nu vedem în viaţa lui Ozia şi o 
lecţie de har. Omul acesta a fost bun, a fost rău, apoi a fost lepros. 
Oamenii doar atât văd, pentru că se grăbesc să judece şi nu pot 
să ierte şi să spele prin pocăinţă. Însă, sfârşitul lui Ozia trebuie 
interpretat prin influenţa lui asupra fiului său, Iotam. 

Iată ce găsim scris în Cronici:

„Iotam a făcut bine înaintea Domnului, întocmai 
cum făcuse tatăl său Ozia. Numai că n-a intrat în Tem-
plul Domnului. 

…A zidit poarta de sus a Casei Domnului şi a făcut 
multe clădiri în zidurile de pe deal.“ (2 Cr. 26.2-4). 

Iotam a fost la inceput 10 ani co-regent cu tatăl său, pentru 
că acesta era închis şi izolat ca lepros. Pedeapsa lui Dumnezeu a 
fost educativă, nu distructivă. Ozia a vrut mai multă vizibilitate în 
slujbele Împărăţiei lui Dumnezeu, dar Dumnezeu l-a făcut „invi-
zibil“, ascunzându-l de oameni în carantina leprei. Dumnezeu nu 
i-a interzis, totuşi, activitatea şi implicarea în treburile regatului. 
Numai că a trebuit s-o facă „printr-un intermedar“, fiul său deve-
nind faţa văzută a familiei regale: 

„Împăratul Ozia a fost lepros până în ziua morţii, şi 
a locuit într-o casă deosebită ca lepros, căci a fost izgo-
nit din Casa Domnului. Şi fiul său Iotam era în fruntea 
casei împăratului şi judeca poporul ţării.“ (2 Cron. 
26.21). 



330

Dumnezeu ne confirmă că Ozia s-a schimbat prin pocăinţă 
prin faptul că-l foloseşte ca termen de comparaţie pentru fiul său, 
Iotam:

„Iotam a făcut bine înaintea Domnului, întocmai 
cum făcuse tatăl său Ozia.“ (2 Cron. 27.2). 

Dumnezeu cântăreşte cu totul altfel decât oamenii. Des-
pre Ozia şi Iotam s-a spus ceea ce nu s-a spus despre prea mulţi 
din regii evreilor: „Au făcut ce e bine înaintea Domnului“. Ozia 
a fost un om care a ştiut să folosească harul acordat. Personali-
tatea lui impresionantă şi soarta tragică l-au influenţat pe unul 
dintre cei mai mari profeţi ai Israelului, Isaia. De fapt, dosarul 
lui Ozia aminteşte despre interacţiunea lui cu trei oameni mari 
ai lui Dumnezeu (1) profetul Zaharia (2 Cron. 26.5); (2) marele 
preot Azaria (2 Cron. 26.17, 20 şi (3) profetul Isaia, fiul lui Amoţ 
(2 Cron. 26.22).  

Tânăr şi încă impresionabil, Isaia l-a avut pe marele împărat 
Ozia ca erou şi a fost şocat total de pedeapsa pe care i-a dat-o Du-
mnezeu. În sufletul său de începător în ale slujirii divine, Isaia s-a 
întrebat probabil: „Cum e posibil ca Dumnezeu să pedepsească 
aşa de drastic un rege aşa de reuşit din toate privinţele? Cum s-a 
putut ca pentru o singură şi aparent măruntă greşeală (şi asta 
rezultată probabil dintr-un exces de zel lăudabil) Dumnezeu să nu 
ţină seama de importanţa pe care a avut-o omul acesta în viaţa 
naţiunii şi să-l scoată pentru totdeauna din activitatea publică“. 
Os domnesc şi viţă preoţească în acelaşi timp, tânărul Isaia a in-
trat el însuşi în Templul în care pătrunsese Ozia ca să capete un 
răspuns. Iată cum descrie el această extraordinară experienţă:

„În anul morţii împăratului Ozia, am văzut pe 
Domnul şezând pe un scaun de domnie foarte înalt, şi 
poalele mantiei Lui umpleau Templul. 

Serafimii stăteau deasupra Lui, şi fiecare avea 
şase aripi: cu două îşi acopereau faţa, cu două îşi aco-
pereau picioarele, şi cu două zburau. Strigau unul la 
altul, şi ziceau: 

«Sfânt, sfânt, sfânt este Domnul oştirilor! Tot 
pământul este plin de mărirea Lui!» Şi se zguduiau 



331

uşiorii uşii de glasul care răsuna, şi casa s-a umplut de 
fum.

Atunci am zis: «Vai de mine! Sunt pierdut, căci sunt 
un om cu buze necurate, locuiesc în mijlocul unui po-
por tot cu buze necurate, şi am văzut cu ochii mei pe 
Împăratul, Domnul oştirilor!» 

Dar unul din serafimi a zburat spre mine cu un 
cărbune aprins în mână, pe care-l luase cu cleştele de 
pe altar. Mi-a atins gura cu el, şi a zis: «Iată, atin-
gându-se cărbunele acesta de buzele tale, nelegiuirea 
ta este îndepărtată şi păcatul tău este ispăşit!»“ (Is. 
6.1-7).

Prăbuşirea lui Ozia, şi mai ales propria lui prăbuşire înaintea 
sfinţeniei lui Dumnezeu, l-au făcut pe Isaia să înţeleagă planul 
lui Dumnezeu în dimensiunile lui de imputare a sfinţirii asupra 
tuturor celor ce Îi aparţin. Dumnezeu nu face compromisuri în 
materie de sfinţenie! El o impune şi o implantează chiar şi prin 
intermediul celor mai grozave pedepse. Însă, râvna Lui ne asigură 
că, la final, El va reuşi, astfel că noi vom ajunge să fim asemenea 
Lui în această privinţă:

„Am auzit glasul Domnului, întrebând: «Pe cine să 
trimit, şi cine va merge pentru Noi?» Eu am răspuns: 
«Iată-mă, trimite-mă!» El a zis atunci: «Du-te şi spu-
ne poporului acestuia: ««Întruna veţi auzi şi nu veţi 
înţelege; întruna veţi vedea, şi nu veţi pricepe!»» 

Împietreşte inima acestui popor, fă-l tare de urechi, 
şi astupă-i ochii ca să nu vadă cu ochii, să n-audă cu 
urechile, să nu înţeleagă cu inima, să nu se întoarcă la 
Mine, şi să nu fie tămăduit.» 

Şi eu am întrebat: «Până când, Doamne?» El a 
răspuns: «Până când vor rămâne cetăţile pustii şi 
lipsite de locuitori; până când nu va mai fi nimeni în 
case, şi ţara va fi pustiită de tot; până va îndepărta 
Domnul pe oameni, şi ţara va ajunge o mare pustie. 

Şi chiar a zecea parte de va mai rămâne din lo-
cuitori, vor fi nimiciţi şi ei la rândul lor. Dar, după 
cum terebintul şi stejarul îşi păstrează butucul din 



332

rădăcină, când sunt tăiaţi, tot aşa, o sămânţă sfântă se 
va naşte iarăşi din poporul acesta.»“ (Is. 6.8-13).

Refuzul lui Dumnezeu de a face compromisuri în materie de 
sfinţenie a fost ilustrat şi de puţinele cuvinte care ne sunt spuse 
despre domnia lui Iotam:

„El a făcut ce este bine înaintea Domnului, întoc-
mai cum făcuse tatăl său Ozia. Numai că n-a intrat în 
Templul Domnului. Totuşi, poporul se strica mereu.“ (2 
Cron. 27.2).

Traducerea în limba română a acestui verset, ca de altfel, în-
treaga Biblie, trebuie citită cu mare băgare de seamă. Am auzit 
un predicator neatent spunând că „Iotam n-a urmat pilda bună 
a tatălui său şi a stat departe de Casa Domnului“! …Tălmăcirea 
acestui predicator a fost rea de tot şi a urmărit o aplicaţie ieftină. 

Este foarte evident faptul că, în cazul lui Iotam, decizia de a nu 
intra în Templu a fost mai mult decât meritorie.

Evlavia lui Iotam a fost răsplătită de Dumnezeu. Dar 
stricăciunea celor din poporul Domnului le-a atras pedeapsa:

„Iotam a zidit poarta de sus a Casei Domnului, şi a 
făcut multe clădiri pe zidurile de pe deal. A zidit cetăţi 
în muntele lui Iuda, şi cetăţui şi turnuri în dumbrăvi. 

A fost în război cu împăratul fiilor lui Amon, şi 
i-a biruit. Fiii lui Amon i-au dat în anul acela o sută 
de talanţi de argint, zece mii de cori de grâu, şi zece 
mii de orz; şi i-au plătit tot atât pe anul al doilea şi al 
treilea. 

Iotam a ajuns puternic, pentru că şi-a urmat necur-
mat căile înaintea Domnului, Dumnezeului său.“ (2 
Cron. 27.3-6).

„În vremea aceea, Domnul a început să trimită îm-
potriva lui Iuda pe Reţin, împăratul Siriei, şi pe Pecah, 
fiul lui Remalia.“ (2 Regi 15.37).



333

C
hem

area tronului

34.  
 

ZAHARIA,  ŞALUM,  MENAHEM,  PECAHIA,  
PECAH – RESTURI ÎMPĂRĂTEŞTI   

(2 Regi 15:8-31)

Revenind la raftul cu dosarele regilor din Israel, după decretul 
de condamnare al împărăţiei care a fost pecetluit în vremea lui 
Ieroboam II, mai găsim încă şase dosare subţiri, cenuşii, pătate 
de păcat şi cu urme de sânge. Ele marchează agonia Israelului. 
Atmosfera este grea, ceţoasă, confuză şi nedemnă pentru un po-
por al lui Dumnezeu.  

Dacă cei 52 de ani de domnie ai lui Ozia ocupă numai 7 versete 
din capitolul 15 din cartea Regi, toţi ceilalţi 5 regi contempora-
ni din Israel sunt „înghesuiţi“ în doar jumătate de capitol. Ar fi 
fost foarte greu să se arate altfel părerea autorului despre aceşti 
regi-fantomă, total lipsiţi de importanţă şi de implicaţii în isto-
ria poporului lui Dumnezeu. Dispreţul lor faţă de Legea şi voia 
lui Dumnezeu n-au făcut altceva decât să grăbească ceasul căderii 
Samariei, aflată acum în stadiu final de decadenţă.  Dumnezeu 
nu-i preșuiește decât pe aceia care știu și vor să-L prețuiască pe 
El. Cine nu umblă în lumina părtășiei cu Dumnezeu se pierde în 
umbra anonimității, așa că Biblia nu păstrează despre acești oa-
meni decât informații sumare.



334

1. Zaharia (2 Regi 15.8-12)

Zaharia a fost cel de-al patrulea urmaş la tron pe care i l-a pro-
mis Dumnezeu lui Iehu (2 Regi 10.30). El a domnit numai şase 
luni (753-752 î.H.) până ce a fost asasinat de Şalum, care i-a uzur-
pat tronul. 

„În al treizeci şi optulea an al lui Azaria, împăratul 
lui Iuda, a început să domnească peste Israel la Sama-
ria, Zaharia, fiul lui Ieroboam. 

A domnit şase luni. El a făcut ce este rău înain-
tea Domnului, ca şi părinţii lui; nu s-a abătut de la 
păcatele lui Ieroboam, fiul lui Nebat, care făcuse pe 
Israel să păcătuiască. 

Şalum, fiul lui Iabeş, a uneltit împotriva lui, l-a lo-
vit înaintea poporului, şi l-a omorât; şi, în locul lui, a 
domnit el.“ (2 Regi 15.8-10).

Faptul că poporul l-a făcut împărat pe Şalum, în ciuda crimei 
pe care o comisese, ne face să credem că Zaharia n-a fost un rege 
îndrăgit. Odată cu dispariţia dinastiei lui Iehu se sfârşeşte de fapt 
istoria Regatului de Nord. În următorii 20 de ani, alţi 6 regi se 
vor succeda la tron, dar numai unul va reuşi să moară de moarte 
bună. Totul se va termina într-o baie colectivă de sânge.

2. Şalum (2 Regi 15.13-16)

Şalum a domnit chiar mai puţin decât Zaharia: o singură lună. 
Comandantul forţelor armate regale, Menahem, s-a ridicat împo-
triva asasinatului comis, l-a omorât pe uzurpator şi s-a proclamat 
rege în locul lui:

„Şalum, fiul lui Iabeş, a început să domnească în al 
treizeci şi nouălea an al lui Ozia, împăratul lui Iuda. A 
domnit o lună la Samaria. 

Menahem, fiul lui Gadi, s-a suit din Tirţa şi a venit 
la Samaria, a lovit în Samaria pe Şalum, fiul lui Iabeş, 
şi l-a omorât; şi, în locul lui, a domnit el.“ (2 Regi 
15.13-14).



335

Tirţa, menţionată aici, fusese capitala Regatului de Nord pe 
vremea lui Ieroboam (1 Regi 14.17). Menahem a atacat apoi orgo-
lios Tisfahul pentru că cei de acolo nu i-au acceptat de bunăvoie 
autoritatea:

„Atunci Menahem a bătut Tifsahul şi pe toţi cei ce 
erau în el, cu ţinutul lui dinspre Tirţa; l-a bătut pen-
tru că nu-şi deschisese porţile.  Şi a spintecat pântecele 
tuturor femeilor însărcinate.“ (2 Regi 15.16).

Nu se poate să nu remarcăm faptul că aceşti regi epigoni din 
final de istorie nu s-au mai deosebit cu nimic în faptele lor de 
felul de purtare al neamurilor din jur. Fiecare şi-a făcut dreptate 
şi s-a impus prin forţă fără să se mai preocupe să afle măcar la 
suprafaţă dacă aceasta era sau nu voia lui Dumnezeu. 

„Spintecarea pântecelui tuturor femeilor însărcinate“ a fost o 
practică asiriană a acelor vremuri. Elisei anticipase că lucrul aces-
ta avea să-l facă şi Hazael,  ca rege al Siriei (2 Regi 8.12). A fost 
aplicată asupra lui Israel şi de Amon (Amos 1.13) şi avea să mar-
cheze finalul tragic al celor din Israel (Osea 13.16-14:1). 

Printr-o asemenea practică înspăimântătoare, cei ce recurgeau 
la ea, urmăreau să răspândească în jur teroare, pentru ca nimeni 
să nu cuteze să li se mai împotrivească. 

3. Menahem (2 Regi 15.17-22)

Acesta este exponentul celei de a opta familii regale distinctă 
care s-a perindat la tronul Regatului de Nord. Domnia lui a durat 
zece ani, dar este evident că nu-i putem considera ani de dom-
nie propriu-zisă. Menahem a fost rege doar pe hârtie, în realitate 
fiind vasalul împăratului Asiriei:

„Pul, împăratul Asiriei, a venit în ţară. Şi Menahem 
a dat lui Pul o mie de talanţi de argint, ca să-l ajute să-
şi întărească domnia. 

Menahem a ridicat argintul acesta de la toţi cei cu 
avere din Israel, ca să-l dea împăratului Asiriei; i-a 
pus să dea fiecare câte cincizeci de sicli de argint.

 Împăratul Asiriei s-a întors înapoi, şi nu s-a oprit 
atunci în ţară.“ (2 Regi 15.19-20).



336

Acest Pul este acelaşi om numit în 2 Regi 15.29 şi Tiglat-Pi-
leser, titlu pe care Put şi l-a luat după ce a devenit împărat al 
Babilonului. Este prima apariţie a Asiriei ca putere regională 
ostilă Israelului. Capitolele următoare din cartea Regi vor 
consemna o serie întreagă de agresiuni asiriene împotriva popo-
rului lui Dumnezeu, culminând cu cucerirea Samariei, deportarea 
populaţiei şi curmarea rolului jucat de Regatul de Nord în istorie. 

Agresiunea lui Put s-a petrecut în anul 743 î.H. şi a marcat 
începutul dominaţiei lui asupra evreilor. Din cauza păcatelor lor, 
Dumnezeu i-a dat pe copiii Săi în ghearele duşmanilor:

„Fiii tăi şi fiicele tale vor fi date ca roabe pe mâna 
altui popor; ţi se vor topi ochii de dor, uitându-te toată 
ziua după ei, şi mâna ta va fi fără putere. 

Un popor, pe care nu-l cunoşti, va mânca rodul 
pământului tău şi tot venitul lucrului tău, şi în toate 
zilele vei fi apăsat şi zdrobit.“ (Deut. 28.32-33).

4. Pecahia (2 Regi 15.23-26)

Cronicarul nu găseşte nimic vrednic de menţionat din activita-
tea acestui rege în afara faptului că a domnit doar doi ani. A fost 
un fel de „om al nimănui“ pe care până şi prietenii şi slujitorii l-au 
dispreţuit. Ba chiar s-a găsit unul dintre ei care să scape ţara de 
el:

„În al cincizecilea an al lui Azaria, împăratul lui 
Iuda, a început să domnească peste Israel la Samaria, 
Pecahia, fiul lui Menahem. A domnit doi ani. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului; nu s-a 
abătut de la păcatele lui Ieroboam, fiul lui Nebat, care 
făcuse pe Israel să păcătuiască. 

Pecah, fiul lui Remalia, slujbaşul lui, a uneltit 
împotriva lui; l-a lovit la Samaria, în palatul casei 
împăratului, ca şi pe Argob şi Arie; avea cu el cincizeci 
de oameni dintre fiii galaadiţilor. 

A omorât astfel pe Pecahia, şi a domnit în locul lui.“ 
(2 Regi 15.23-25).



337

5. Pecah (2 Regi 15. 27-31)

Deşi autorul nu precizează, se pare că acest Pecah a fost un 
domn regional încă din anul 752 î.H. Este prezentat împreună cu 
galaadiţii, peste care a fost rege din „al cincizecilea an al lui Aza-
ria, împăratul lui Iuda“ (2 Regi 15.27). 

Cincizeci de oameni din Galaad au fost alături de el când l-a 
omorât pe Pecahia în Samaria, împreună cu Argob şi Arie, pro-
babil doi prinţi de la Curte.  Se pare că Pecah nu a recunoscut 
niciodată domnia lui Pecahia, ci şi-a alcătuit un guvern în exil 
dincolo de Iordan, cam la jumătatea distanţei dintre Marea Gali-
leii şi Marea Moartă. Situaţia a stat în cumpănă doi ani, după care 
Pecah l-a asasinat pe Pecahia de îndată ce situaţia i-a permis-o.

Deşi durata domniei lui Pecah a fost de douăzeci de ani, cro-
nicarul nu găseşte nimic vrednic de menţionat. Chiar şi faptul că 
au existat lupte pentru domnie într-un climat în care nimeni nu 
mai era interesat de voia lui Dumnezeu în această privinţă a fost 
o dovadă a decadenţei care trebuia pedepsită. Sosise începutul 
sfârşitului, iar poporul avea să sfârşească în robie:

„El a făcut ce este rău înaintea Domnului; nu s-a 
abătut de la păcatele lui Ieroboam, fiul lui Nebat, care 
făcuse pe Israel să păcătuiască. 

Pe vremea lui Pecah, împăratul lui Israel, a venit 
Tiglat-Pileser, împăratul Asiriei, şi a luat Iionul, Abel-
Bet-Maaca, Ianoah, Chedeş, Haţor, Galaad şi Galileea, 
toată ţara lui Neftali, şi pe locuitori i-a dus în prinsoa-
re în Asiria.“ (2 Regi 15.28-29).

Cartea Cronici ne spune că, pe vremea când Ahaz era împărat 
la Ierusalim, acest Pecah, aliat al Siriei, a invadat Regatul de Sud 
şi i-a jefuit pe fraţii lor ca pe nişte străini. Dumnezeu a trimis un 
prooroc ca să mustre oştirea lui Pecah, care se întorcea cu prada 
la Samaria:

„Domnul, Dumnezeul său, l-a dat în mâinile 
împăratului Siriei. Sirienii l-au bătut şi i-au luat un 
mare număr de prinşi de război, pe cari i-au dus la 
Damasc. 



338

A fost dat şi în mâinile împăratului lui Israel, care 
i-a pricinuit o mare înfrângere. Pecah, fiul lui Remalia, 
a ucis într-o singură zi în Iuda o sută douăzeci de mii 
de oameni, toţi viteji, pentru că părăsiseră pe Domnul, 
Dumnezeul părinţilor lor. 

Zicri, un războinic din Efraim, a ucis pe Maa-
seia, fiul împăratului, pe Azricam, căpetenia 
casei împărăteşti, şi pe Elcana, care era al doilea după 
împărat. 

Copiii lui Israel au luat dintre fraţii lor două sute 
de mii de prinşi de război, femei, fii şi fiice, şi le-au luat 
multă pradă, pe care au adus-o la Samaria. 

Acolo era un prooroc al Domnului, numit Oded. El 
a ieşit înaintea oştirii care se întorcea la Samaria, şi 
le-a zis: 

«În mânia Sa împotriva lui Iuda i-a dat Domnul, 
Dumnezeul părinţilor voştri în mâinile voastre, şi voi 
i-aţi ucis cu o furie, care s-a ridicat până la ceruri. Şi 
credeţi acum că veţi face din copiii lui Iuda şi din Ie-
rusalim robii şi roabele voastre? Dar voi nu sunteţi 
vinovaţi înaintea Domnului, Dumnezeului vostru? 

Ascultaţi-mă dar, şi daţi drumul acestor prinşi pe 
care i-aţi luat dintre fraţii voştri; căci mânia aprinsă a 
Domnului este peste voi!»

Unii dintre capii fiilor lui Efraim: Azaria, fiul lui 
Iohanan, Berechia, fiul lui Meşilemot, Ezechia, fiul lui 
Şalum, şi Amasa, fiul lui Hadlai, s-au ridicat împotriva 
celor ce se întorceau dela oştire, şi le-au zis: 

«Să nu aduceţi aici pe aceşti prinşi de război. 
Căci, după ce că suntem vinovaţi înaintea Domnului, 
voi vreţi să mai şi adăugaţi la păcatele şi la greşelile 
noastre. Suntem foarte vinovaţi, şi mânia aprinsă a 
Domnului este peste Israel.»

Ostaşii au lăsat pe prinşii de război şi prada înain-
tea căpeteniilor şi înaintea întregii adunări. 

Şi oamenii numiţi pe nume pentru aceasta, s-au 
sculat şi au luat pe prinşii de război, au îmbrăcat 
cu prada pe toţi cei ce erau goi, le-au dat haine şi 
încălţăminte, le-au dat să mănânce şi să bea, i-au uns, 



339

au încălecat pe măgari pe toţi cei osteniţi, şi i-au adus 
la Ierihon, cetatea finicilor, la fraţii lor. Apoi s-au în-
tors la Samaria.“ (2 Cron. 28.5-15).

Se pare că Pecah a fost mai degrabă un aliat al Siriei, iar Asi-
ria, care domina toată regiunea, a susţinut uneltirea lui Osea, care 
a dat şi el o lovitură de stat:

„Osea, fiul lui Ela, a făcut o uneltire împotriva lui 
Pecah, fiul lui Remalia, l-a lovit şi l-a omorât şi a dom-
nit el în locul lui, în al douăzecilea an al lui Iotam, fiul 
lui Ozia.“ (2 Regi 15.30).

În mod foarte clar, scopul campaniei lui Pecah împotriva Re-
gatului de Sud a fost să aşeze în locul lui Ahaz pe tron un rege 
care să i se alăture în alianţa cu Siria. Amănunte găsim în rela-
tarea istorică din cartea lui Isaia, prilej de rostire a unui oracol 
profetic:

„S-a întâmplat, pe vremea lui Ahaz, fiul lui Iotam, 
fiul lui Ozia, împăratul lui Iuda, că Reţin, împăratul 
Siriei, s-a suit cu Pecah, fiul lui Remalia, împăratul lui 
Israel, împotriva Ierusalimului, ca să-l bată; dar n-a 
putut să-l bată. 

Când au venit şi au spus casei lui David: «Sirienii 
au tăbărât în Efraim!» a tremurat inima lui Ahaz şi 
inima poporului său, cum se clatină copacii din pădure 
când bate vântul. 

Atunci Domnul i-a zis lui Isaia: «Ieşi înaintea lui 
Ahaz, tu şi fiul tău Şear-Iaşub, la capătul canalului de 
apă al iazului de sus, pe drumul care duce la ogorul 
nălbitorului, şi spune-i: 

««Ia seama şi fii liniştit; nu te teme de nimic, şi să 
nu ţi se moaie inima, din pricina acestor două cozi de 
tăciuni cari fumegă: din pricina mâniei lui Reţin şi a 
Siriei, şi din pricina fiului lui Remalia! 

Nu te teme că Siria gândeşte rău împotriva ta, şi că 
Efraim şi fiul lui Remalia zic: „Să ne suim împotriva 
lui Iuda, să batem cetatea, s-o spargem, şi să punem 
împărat în ea pe fiul lui Tabeel.“ 



340

Căci aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeu: «Aşa ceva 
nu se va întâmpla şi nu va avea loc. Căci Damascul va 
fi capitala Siriei, şi Reţin va fi capitala Damascului. Şi 
peste şaizeci şi cinci de ani, Efraim va fi nimicit şi nu 
va mai fi un popor. 

Samaria va fi capitala lui Efraim, şi fiul lui Rema-
lia va fi capul Samariei. Dacă nu credeţi, nu veţi sta în 
picioare.»  Domnul a vorbit din nou lui Ahaz, şi i-a zis: 
«Cere un semn de la Domnul, Dumnezeul tău; cere-l, 
fie în locurile de jos, fie în locurile de sus.» 

Ahaz a răspuns. «Nu vreau să cer nimic, ca să nu 
ispitesc pe Domnul.» Isaia a zis atunci: «Ascultaţi 
totuşi, casa lui David! Nu vă ajunge oare să obosiţi 
răbdarea oamenilor, de mai obosiţi şi pe a Dumnezeu-
lui meu? 

De aceea Domnul Însuşi vă va da un semn: Iată, 
fecioara va rămâne însărcinată, va naşte un 
fiu, şi-i va pune numele Emanuel (Dumnezeu 
este cu noi).

El va mânca smântână şi miere, până va şti să 
lepede răul şi să aleagă binele. Dar înainte ca să ştie 
copilul să lepede răul, şi să aleagă binele, ţara de 
ai cărei doi împăraţi te temi tu, va fi pustiită.»“ (Is. 
7.1-16).

Zaharia, Şalum, Menahem, Pecahia, Pecah, au fost cinci 
rămăşiţe împărăteşti, regi epigoni şi împăraţi fantomă, umbre 
fără conţinut, năluci nelegiuite care s-au plimbat prin cimitirul 
unei naţiuni în scena de final a Regatului de nord cu capitala la 
Samaria.



341

C
hem

area tronului

35.  
 

OSEA,  CEL  DIN  URMĂ  ÎMPĂRAT   
AL  LUI  ISRAEL  

(2 Regi 17.1-6)

De dragul continuităţii istorice sărim peste pasajul din 2 Regi 
16 care ne vorbeşte despre un împărat de la Ierusalim, Ahaz, şi 
trecem direct la relatarea despre ultimul împărat al lui Israel, 
Osea, care se găseşte în 2 Regi 17.

„În al doisprezecelea an al lui Ahaz, împăratul lui 
Iuda, a început să domnească peste Israel la Samaria, 
Osea, fiul lui Ela. A domnit nouă ani. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, totuşi nu 
ca împăraţii lui Israel dinaintea lui. 

Salmanasar, împăratul Asiriei, s-a suit împo-
triva lui; şi Osea i s-a supus, şi i-a plătit un bir. Dar 
împăratul Asiriei a descoperit o uneltire la Osea, căci 
trimisese soli lui So, împăratul Egiptului, şi nu mai 
plătea pe fiecare an birul împăratului Asiriei. 

Împăratul Asiriei l-a închis şi l-a pus în lanţuri 
într-o temniţă. Şi împăratul Asiriei a străbătut toată 
ţara, şi s-a suit împotriva Samariei, pe care a împresu-
rat-o timp de trei ani.“ (2 Regi 17.1-5).



342

D
aniel B

rânzei

Cronicarul biblic ne spune că pedepsirea evreilor sub Osea nu 
s-a datorat neapărat faptelor lui Osea (care n-a fost „mai rău“ ca 
alţi împăraţi dinaintea lui), ci pentru că …sosise vremea pedep-
sei. Neascultările acumulate de evrei de-a lungul vremii îşi cereau 
plata. Nestatornici faţă de Dumnezeu, evreii au fost nestatornici 
până şi faţă de stăpânii cărora s-au angajat să le plătească tribut. 
Complotând cu Egiptul, cei din Regatul de Nord au stârnit furia 
teribilei Asirii, nuiaua aleasă de Dumnezeu pentru pedepsirea 
poporului Său. 

Salmanasar despre care se vorbeşte în textul biblic trebuie 
să fi fost Salmanazar al V-lea, care a domnit după Tiglat-Pileser 
(727-722 î.H.). El a continuat să ceară tribut de la evrei. Osea s-a 
răsculat împotriva lui Salmanasar şi s-a aliat cu Egiptul. Urmarea 
a fost o campanie de pedepsire din partea Asiriei. A fost cea de a 
treia şi ultima (primele două sunt menţionate în 2 Regi 15.19 şi 
15.29). 

Dacă poporul lui Dumnezeu ar fi luat aminte şi s-ar fi pocăit 
după primele valuri de invazie, poate că Domnul i-ar fi scăpat. 
Dar, fiindcă n-au făcut-o, Dumnezeu i-a trimis iarăşi pe asirieni, 
şi tot poporul a fost dus în robie. Naţiunea ajunsese la fel de rea 
ca neamurile păgâne pe care Iehova le izgonise din Canaan ca să 
le dea urmaşilor lui Avraam ţara promisă. 

Iată concluzia cumplită pe care le-o transmite Domnul prin 
profetul Ezechiel:

„Aţi ajuns ca Sodoma şi Gomora!“ (Ez. 16:1-59).

„În al nouălea an al lui Osea, împăratul Asiriei a 
luat Samaria, şi a dus pe Israel în robie în Asiria, l-a 
pus să locuiască la Halah şi la Habor, lângă râul Go-
zan, şi în cetăţile mezilor.“ (2 Regi 17:6).

Aşa cum îi avertizase mai dinainte, ţara legămintelor sfinte 
pe care au pângărit-o cu necurăţiile lor a ajuns acum să-i scuipe 
afară din teritoriile ei:

„Să nu vă spurcaţi cu nici unul din aceste lucruri, 
căci prin toate aceste lucruri s-au spurcat neamurile 
pe care le voi izgoni dinaintea voastră. 



343

Ţara a fost spurcată prin ele; Eu îi voi pedepsi 
fărădelegea, şi pământul va vărsa din gura lui pe lo-
cuitorii lui. 

Păziţi dar legile şi poruncile Mele, şi nu faceţi niciu-
na din aceste spurcăciuni, nici băştinaşul, nici străinul 
care locuieşte în mijlocul vostru. 

Căci toate aceste spurcăciuni le-au făcut oamenii 
din ţara aceasta, care au fost înaintea voastră în ea; şi 
astfel ţara a fost pângărită. 

Luaţi seama ca nu cumva să vă verse şi pe voi ţara 
din gura ei, dacă o spurcaţi, cum a vărsat neamurile 
care erau în ea înaintea voastră.“ (Lev. 18.24-28).

EXPLICAŢII  PRIVIND  PEDEPSIREA  
LUI  ISRAEL (2 Regi 17.7-23)

Această secţiune din cartea Regi se încheie cu publicarea pe-
depsei finale şi cu citirea rechizitoriului divin. Este important să 
le înţelegem pentru că Dumnezeu poate face la fel cu oricare grup 
de oameni care-I slujeşte astăzi. Nu tot ce s-a numit Israel atunci 
a fost Israel şi nu tot ce se numeşte astăzi „biserică“ este Biserică. 
Dumnezeu Se uită la inimă, iar pretenţiile şi pedepsele Lui sunt 
aceleaşi şi pentru noi.

Textul ne pune înainte câteva motive pentru care Dumnezeu a 
pedepsit Israelul.

 1. Evreii au uitat îndurarea lui Dumnezeu (2 Regi 17.7)

„Lucrul acesta s-a întâmplat pentru că copiii lui 
Israel au păcătuit împotriva Domnului, Dumnezeului 
lor, care-i scosese din ţara Egiptului, de sub mâna lui 
Faraon, împăratul Egiptului, şi pentru că s-au închi-
nat la alţi dumnezei.“ (2 Regi 17.7).

Vinovăţia lor a constat nu doar în faptul că L-au părăsit pe 
Singurul Dumnezeu care exista cu adevărat într-o lume a dum-
nezeilor iluzorii, ci mai ales pentru că L-au părăsit pe Singurul 



344

Dumnezeu care le-a făcut bine. Ducându-se după lucruri de ni-
mic, au ajuns ei înşişi „de nimic“. 

Aceasta este aceeaşi premisă a judecăţii pe care o face Ieremia, 
presupus autor al cărţii 2 Regi, şi în proorocia sa:

„Aşa vorbeşte Domnul: «Ce nelegiuire au găsit 
părinţii voştri în Mine, de s-au depărtat de Mine, şi au 
mers după nimicuri şi au ajuns ei înşişi de nimic? 

Ei n-au întrebat: ««Unde este Domnul, care ne-a 
scos din ţara Egiptului, care ne-a povăţuit prin pus-
tie, printr-un pământ uscat şi plin de gropi, printr-un 
pământ unde domneşte seceta şi umbra morţii, prin-
tr-un pământ pe unde nimeni nu trece şi unde nu 
locuieşte nici un om?»» 

V-am adus într-o ţară ca o livadă de pomi, ca să-i 
mâncaţi roadele şi bunătăţile; dar voi aţi venit, Mi-
aţi spurcat ţara şi Mi-aţi prefăcut moştenirea într-o 
urâciune. 

Preoţii n-au întrebat: «Unde este Domnul?» 
Păzitorii Legii nu M-au cunoscut, păstorii sufleteşti 
Mi-au fost necredincioşi, proorocii au proorocit prin 
Baal, şi au alergat după cei ce nu sunt de niciun ajutor. 

De aceea, Mă voi mai certa cu voi, zice Domnul, şi 
Mă voi certa cu copiii copiilor voştri.»“ (Ier. 2.5-9).

Ingratitudinea este o insultă la adresa lui Dumnezeu, iar „nu 
uita nici una din binefacerile Lui“ (Ps. 103.2)  este mai mult decât 
un sfat, este o datorie!

2. Evreii au imitat comportamentul păgânilor (2 Regi 17.8-12)

În loc să aibă un mers distinct în sfinţenie ca să evanghelizeze 
Neamurile, evreii au abandonat standardele de sfinţenie şi s-au 
bălăcit în idolatria păcătoasă.

„Au urmat obiceiurile neamurilor pe care Domnul 
le izgonise dinaintea copiilor lui Israel, şi obiceiurile 
rânduite de împăraţii lui Israel. 

Copiii lui Israel au făcut pe ascuns împotriva Dom-
nului, Dumnezeului lor, lucruri care nu sunt bune. 



345

Şi-au zidit înălţimi în toate cetăţile lor, de la turnu-
rile străjerilor până la cetăţile întărite. Şi-au ridicat 
stâlpi idoleşti şi Astartee pe orice deal şi sub orice co-
pac verde. 

Şi acolo au ars tămâie pe toate înălţimile, ca şi nea-
murile pe care le izgonise Domnul dinaintea lor, şi au 
făcut lucruri rele, prin care L-au mâniat pe Domnul. 

Au slujit idolilor, despre care Domnul le zisese: «Să 
nu faceţi lucrul acesta!“ (2 Regi 17.8-12).

„Îmi veţi fi martori“ (F.A. 1.8) a fost şi continuă să fie misiunea 
adevăraţilor copii ai lui Dumnezeu. Nu poţi să-L mărturiseşti pe 
Dumnezeu dacă te străduieşti din răsputeri să fii ca toţi ceilalţi 
oameni. Idolatria împrumutată de la neamurile păgâne a intrat 
în viaţa evreilor împreună cu toate consecinţele ei păcătoase. 
Imoralitatea crasă, patronată de închinarea la Astartee şi Baali, 
a făcut casă bună cu  tot felul de abuzuri şi nelegiuiri. Egalitatea 
guvernată de legea anilor jubiliari a fost înlocuită cu fragmentarea 
societăţii pe clase sociale, cu bogaţi nesimţitori şi nedrepţi faţă de 
săracii din ţară. Preoţii s-au vândut pe bani, profeţii au comunicat 
mesaje „la comandă“ pentru mai-marii vremii, curţile de justiţie 
s-au pervertit, iar famiile s-au destrămat.

3. Evreii au făcut pe surzii în faţa 
 solilor lui Dumnezeu (2 Regi 17.13-18)

„Domnul a înştiinţat pe Israel şi Iuda prin toţi 
proorocii Lui, prin toţi văzătorii, şi le-a zis: 

«Întoarceţi-vă de la căile voastre cele rele, şi păziţi 
poruncile şi rânduielile Mele, urmând în totul Legea pe 
care am dat-o părinţilor voştri şi pe care v-am trimis-
o prin robii Mei proorocii.» 

Dar ei n-au ascultat, şi-au înţepenit grumazul, ca şi 
părinţii lor, care nu crezuseră în Domnul, Dumnezeul 
lor. 

N-au vrut să ştie de legile Lui, de legământul pe ca-
re-l făcuse cu părinţii lor, şi de înştiinţările pe care li le 
dăduse. 



346

S-au luat după lucruri de nimic, şi ei înşişi n-au 
fost decât nimic, şi după neamurile în mijlocul cărora 
trăiau, măcar că Domnul le poruncise să nu se ia după 
ele. 

Au părăsit toate poruncile Domnului, Dumnezeul 
lor, şi-au făcut viţei turnaţi, au făcut idoli de ai Astar-
teii, s-au închinat înaintea întregii oştiri a cerurilor, şi 
au slujit lui Baal. 

Au trecut prin foc pe fiii şi fiicele lor, s-au dedat la 
ghicire şi vrăjitorii, şi s-au vândut ca să facă ce este 
rău înaintea Domnului, mâniindu-L. 

De aceea Domnul S-a mâniat foarte tare împotri-
va lui Israel, şi i-a îndepărtat de la Faţa Lui.“ (2 Regi 
17.13-18).

Iată numele profeţilor pe care i-a trimis Dumnezeu să 
vorbească poporului Său: Ahia, Ilie, Mica, Elisei, Iona, Amos 
şi Osea la Regatul de Nord, iar la Regatul de Sud: Şemaia, Ioel, 
Isaia şi Mica. Mai târziu, Domnul îi va trimite pe Naum, Habacuc, 
Ţefania şi Ieremia.  

Să nu uităm că aceeaşi învinuire pentru ignorarea mesajului 
profeţilor le-o va face evreilor şi Domnul Isus:

„Ierusalime, Ierusalime, care omori pe prooroci şi 
ucizi cu pietre pe cei trimişi la tine! De câte ori am vrut 
să strâng pe copiii tăi cum îşi strânge găina puii sub 
aripi, şi n-aţi vrut!“ (Mt. 23.37; Lc. 13.34).

Martirul Ştefan a plătit cu viaţa această acuzaţie pe care le-a 
făcut-o evreilor:

„«Oameni tari la cerbice, netăiaţi împrejur cu 
inima şi cu urechile! Voi totdeauna vă împotriviţi Du-
hului Sfânt. Cum au făcut părinţii voştri, aşa faceţi 
şi voi. Pe care din prooroci nu i-au prigonit părinţii 
voştri? Au omorât pe cei ce vesteau mai dinainte ve-
nirea Celui Neprihănit, pe care L-aţi vândut acum, şi 
L-aţi omorât. voi, care aţi primit Legea dată prin înge-
ri, şi n-aţi păzit-o!...» 

Când au auzit ei aceste vorbe, îi tăia pe inimă, şi 
scrâşneau din dinţi împotriva lui.“ (F.A. 7.51-54).



347

Indiferenţa faţă de propovăduitorii Evangheliei trimişi de Du-
hul Sfânt şi, pe de altă parte,  popularitatea unor falşi predicatori 
care îşi adorm ascultătorii în patul cald al iluziilor sunt şi astăzi 
un simptom al unei vinovate îndepărtări de Dumnezeu.

„Căci va veni vremea când oamenii nu vor putea să 
sufere învăţătura sănătoasă; ci îi vor gâdila urechile 
să audă lucruri plăcute, şi îşi vor da învăţători după 
poftele lor. Îşi vor întoarce urechea de la adevăr, şi se 
vor îndrepta spre istorisiri închipuite.“ (2 Tim. 4.3-4).

4. Sub faţada unei religii a „temerii de Dumnezeu“,  
evreii şi-au fabricat formele unei religii false

Despărţirea celor din Regatul de Nord de cei din regatul şi 
seminţia împărătească a lui Iuda a fost sinonimă cu alienarea de 
Dumnezeu şi de preceptele Legii divine. Ieroboam a „inventat“ o 
religie arbitrară, cu o preoţie arbitrară, cu o sărbătoare arbitrară 
şi cu locuri de închinare arbitrare:

„Domnul a lepădat tot neamul lui Israel; i-a smerit, 
i-a dat în mâinile jefuitorilor, şi a sfârşit prin a-i izgoni 
dinaintea Feţei Lui. 

Căci copiii lui Israel se dezlipiseră de casa lui Da-
vid, şi făcuseră împărat pe Ieroboam, fiul lui Nebat, 
care-i abătuse dela Domnul, şi făcuse pe Israel să 
săvârşească un mare păcat. 

Copiii lui Israel se dăduseră la toate păcatele pe 
care le făcuse Ieroboam; nu s-au abătut de la ele, până 
ce Domnul a izgonit pe Israel dinaintea Lui, cum ves-
tise prin toţi slujitorii Săi prooroci. 

Şi Israel a fost dus în robie, departe de ţara lui, 
în Asiria, unde a rămas până în ziua de azi.“ (2 Regi 
17.20-23).

Bunul plac în alegerea formelor religioase a dus iremediabil la 
o religie a bunului plac!



348

„ …şi-au făcut viţei turnaţi, au făcut idoli de ai As-
tarteii, s-au închinat înaintea întregii oştiri a cerurilor, 
şi au slujit lui Baal. 

Au trecut prin foc pe fiii şi fiicele lor, s-au dedat la 
ghicire şi vrăjitorii.“ (2 Regi 17.17). 

Vrăjitoriile, astrologia şi ghicirea au fost interzise de Dum-
nezeu cu desăvârşire (Deut. 18.9-14). Ele sunt rele pentru că 
oferă oamenilor o alternativă falsă la aflarea voii lui Dumnezeu, 
despărţită de rugăciune şi citirea Cuvântului Domnului. 

Profetul Isaia s-a ridicat cu vehemenţă împotriva unor aseme-
nea practici şi a vestit pedeapsa celor ce le practică:

„Dacă vi se zice însă: «Întrebaţi pe cei ce cheamă 
morţii şi pe cei ce spun viitorul, care şoptesc şi bolboro-
sesc», răspundeţi: 

«Nu va întreba oare un popor pe Dumnezeul său? 
Va întreba el pe cei morţi pentru cei vii? La Lege şi la 
mărturie!» 

Căci dacă nu vor vorbi aşa, nu vor mai răsări zo-
rile pentru poporul acesta. El va pribegi prin ţară, 
apăsat şi flămând, şi, când îi va fi foame, se va mânia, 
şi va huli pe Împăratul şi Dumnezeul lui;

Apoi, fie că va ridica ochii în sus, fie că se va uita 
spre pământ, iată, nu va fi decât necaz, negură, nevoie 
neagră, şi se va vedea izgonit în întuneric beznă.“ (Is. 
8.19-22).



349

C
hem

area tronului

36.  
 

SAMARITENII,   
CHIRIAŞII  LUI  DUMNEZEU  

(2 Regi 17.24-41)

Ori de câte ori am fost în Israel, am văzut în unele locuri niște 
oameni tăcuți, muți la evenimentele din jur și păstrători ai unor 
norme religioase tainice pe care refuză să le împărtășească celor 
care nu se nasc în comunitățile lor. Recensământul din Israel a 
contabilizat aproximativ 1000 de astfel de persoane, grupate în 
patru mari familii. Ei se numesc ,,samariteni“ și trăiesc în prea-
jma muntelui Garizim. Deși se crede în general că numele lor vine 
de la cetatea Samaria, oamenii aceștia preferă să spună că numele 
lor înseamnă în traducere „păstrători ai Legii“.  Ei sunt urmașii 
unor popoare strămutate de secole în aceste teritorii.

Când le-a dat copiilor Săi ordin de evacuare, Dumnezeu a rân-
duit ca ţara să fie locuită de nişte „chiriaşi“ pentru ca să nu se 
sălbăticească de tot (Exod 23.29).

Să vedem pe rând:
- care a fost identitatea acestor chiriaşi, 
- care a fost problema lor cu ţara gazdă, şi 
- care a fost evoluţia lor în relaţia cu Dumnezeul ţării şi cu co-

piii Săi.



350

„Împăratul Asiriei a adus oameni din Babilon, 
din Cuta, din Ava, din Hamat şi din Sefarvaim, şi i-a 
aşezat în cetăţile Samariei în locul copiilor lui Israel. 
Au pus stăpânire pe Samaria, şi au locuit în cetăţile 
ei.“ (2 Regi 17.24).

Mutarea popoarelor cucerite dintr-o parte în alta a fost tac-
tica folosită de marile imperii pentru a preveni răscoalele. 
Oamenii rupţi de glia strămoşească au fost astfel lipsiţi de identi-
tatea naţională care să le dea unitatea necesară şi motivaţia unei 
revolte. Oameni din cinci neamuri au fost strămutaţi să locuiască 
în Regatul de Nord, iar capitala a continuat să fie la Samaria. Din 
acest motiv, noii locuitori ai ţinutului au fost numiţi „samariteni“. 

Interesant este că atunci când a vorbit cu femeia samariteancă, 
Domnul Isus i-a spus „totul“ despre ea: 

„Femeia I-a răspuns: «N-am bărbat.» Isus i-a zis: 
«Bine ai zis că n-ai bărbat. Pentru că cinci bărbaţi ai 
avut; şi acela, pe care-l ai acum, nu-ţi este bărbat. Aici 
ai spus adevărul.»“ (Ioan 4.17-18).

În Evanghelie, femeia din Sihar pare a fi un exponent sim-
bolic al neamurilor strămutate să stea în Israel în locul evreilor.
Oamenii aceştia au trebuit să-şi dea foarte repede seama că n-au 
venit „în ţara nimănui“, ci în ţara unui Dumnezeu care avea de la 
ei anumite pretenţii:

„Când au început să locuiască aici, nu se temeau 
de Domnul, şi Domnul a trimis împotriva lor nişte lei, 
care îi omorau! 

Atunci au spus împăratului Asiriei: «Neamurile pe 
care le-ai strămutat şi le-ai aşezat în cetăţile Samariei 
nu cunosc felul în care să slujească Dumnezeului ţării, 
şi El a trimis împotriva lor nişte lei care le omoară, 
pentru că nu cunosc felul în care trebuie să slujească 
Dumnezeului ţării.» 

Împăratul Asiriei a dat următoarea poruncă: 
«Trimiteţi pe unul dintre preoţii pe care i-aţi luat de 
acolo în robie; să plece să se aşeze acolo, şi să le înveţe 
felul în care să slujească Dumnezeului ţării.» 



351

Unul dintre preoţii care fuseseră luaţi robi din 
Samaria, a venit de  s-a aşezat la Betel, şi le-a învăţat 
cum să se teamă de Domnul.“ (2 Regi 17.25-28).

Samaritenilor li s-a dat şansa de a face cunoştinţă cu Dum-
nezeul lui Israel şi de a învăţa să trăiască într-o relaţie bună cu 
El. Din păcate, oamenii aceştia n-au folosit harul primit şi s-au 
complăcut într-un „sincretism“ care a combinat într-un mod vi-
novat elemente din religia evreilor cu elemente din religiile lor. 
„Specialistul“ trimis de împăratul Asiriei ca să-i înveţe n-a fost 
nici el prea priceput în Legea Domnului, ci un exponent al viţeilor 
de aur care s-a aşezat la Betel şi a reluat formele religioase vino-
vate instituite de Ieroboam:

„Dar neamurile şi-au făcut fiecare dumnezeii săi 
în cetăţile pe care le locuiau, şi i-au aşezat în templele 
idoleşti din înălţimile zidite de samariteni.

Oamenii din Babilon au făcut pe Sucot-Benot, oa-
menii din Cut au făcut pe Nergal, cei din Hamat au 
făcut pe Aşima, cei din Ava au făcut pe Nibhaz şi Tar-
tac; cei din Sefarvaim îşi ardeau copiii în foc în cinstea 
lui Adramelec şi Anamelec, dumnezeii din Sefarvaim. 

Totodată se închinau şi Domnului, şi şi-au făcut 
preoţi ai înălţimilor, luaţi din tot poporul: preoţii 
aceştia aduceau pentru ei jertfe în templele din 
înălţimi.

Astfel se închinau Domnului, dar slujeau în acelaş 
timp şi dumnezeilor lor, după obiceiul neamurilor de 
unde fuseseră mutaţi.“ (2 Regi 17.29-33).

Din pricina acestui „talmeş-balmeş“, evreii au continuat me-
reu să-i privească drept „necuraţi“ pe samariteni şi să refuze orice 
fel de legături contaminatoare cu ei:

„Până în ziua de astăzi îşi urmează ei obiceiurile de 
la început: nu se închină Domnului, şi nu se ţin nici de 
legile şi rânduielile lor, nici de legile şi poruncile date 
de Domnul copiilor lui Iacov, căruia i-a pus numele Is-
rael.“ (2 Regi 17.34).

Samaritenii au trăit într-un fel de stare „nici în car, nici în 
căruţă“, asemenea vremurilor de apostazie petrecute de evrei în 



352

perioadele vinovate în care s-au lăsat contaminaţi de adorarea 
idolilor popoarelor din jur.  Ei au „şchiopătat de ambele picioare“ 
aşa cum făcuseră şi evreii pe vremea lui Ilie (1 Regi 18.21).

Cercetările istorice au scos la iveală existenţa unui „penta-
teuc samaritean“, o variantă a Legii lui Moise păstrată în scrierea 
rondă a evreilor dinaintea trecerii la literele pătrăţoase de după 
exilul babilonian. Prima copie a acestui document a ajuns în 
Europa prin secolul XVII, când Pietro della Valle a cumpărat-o de 
la un samaritean din Damasc împreună cu traducerea lui în limba 
aramaică. Au urmat apoi câteva zeci de copii vândute de samari-
teni europenilor interesaţi.  

Este clar că Dumnezeu le-a făcut samaritenilor „chiriaşi“ 
aceeaşi ofertă ca şi evreilor, dar s-a lovit de acelaşi refuz:

„Domnul făcuse legământ cu ei, şi le dăduse po-
runca aceasta: «Să nu vă temeţi de alţi dumnezei; să 
nu vă închinaţi înaintea lor, să nu le slujiţi, şi să nu le 
aduceţi jertfe. 

Ci să vă temeţi de Domnul, care v-a scos din ţara 
Egiptului cu o mare putere şi cu braţul întins; înaintea 
Lui să vă închinaţi, şi Lui să-I aduceţi jertfe. 

Să păziţi şi să împliniţi totdeauna învăţăturile, rân-
duielile, Legea şi poruncile, pe care vi le-a scris El, şi să 
nu vă temeţi de alţi dumnezei. 

Să nu uitaţi legământul pe care l-am făcut cu voi, 
şi să nu vă temeţi de alţi dumnezei. Ci să vă temeţi 
de Domnul, Dumnezeul vostru; şi El vă va izbăvi din 
mâna tuturor vrăjmaşilor voştri.» 

Ei n-au ascultat, şi au urmat obiceiurile lor de la 
început. Neamurile acestea se temeau de Domnul şi 
slujeau şi chipurilor lor cioplite; şi copiii lor şi copiii 
copiilor lor fac până în ziua de azi ce au făcut părinţii 
lor.“ (2 Regi 17.35-41).

Se pare că nu chiar toţi evreii din Regatul de Nord fuseseră 
strămutaţi de împăratul Asiriei. Găsim scris că oameni din Aler, 
Manase şi Zabulon s-au smerit şi s-au suit la Ierusalim în timpul 
reformelor lui Ezechia (2 Cron. 30.10-11), şi chiar mai târziu, pe 



353

vremea lui Iosia, rămăşiţe ale populaţiei din Regatul de Nord au 
contribuit la reparaţiile făcute Templului de la Ierusalim:

„În al optsprezecelea an al domniei lui, după ce a 
curăţit ţara şi casa, a trimis pe Şafan, fiul lui Aţalia, 
pe Maaseia, căpetenia cetăţii şi pe Ioah, fiul lui Ioahaz, 
arhivarul, să dreagă casa Domnului, Dumnezeului 
său. 

S-au dus la marele preot Hilchia, şi au dat argin-
tul adus în Casa lui Dumnezeu, pe care-l strânseseră 
leviţii păzitori ai pragului, de la Manase şi Efraim, şi 
de la toată cealaltă parte a lui Israel, şi de la tot Iuda 
şi Beniamin şi de la locuitorii Ierusalimului.“ (2 Cron. 
34.8-9).

Relaţiile dintre samariteni şi evrei au fost apoi tensionate de-a 
lungul istoriei. Când Zorobabel s-a apucat să reconstruiască Tem-
plul după exilul babilonian, văzându-şi respinsă încercarea de a 
li se alătura eforturilor evreilor, samaritenii le-au întins apoi tot 
felul de piedici:

„Vrăjmaşii lui Iuda şi Beniamin au auzit că fiii 
robiei zidesc un Templu Domnului, Dumnezeului lui 
Israel. 

Au venit la Zorobabel şi la capii de familii, şi le-au 
zis: «Să zidim şi noi cu voi; căci, şi noi chemăm ca şi 
voi pe Dumnezeul vostru, şi-I aducem jertfe din vre-
mea lui Esar-Hadon, împăratul Asiriei, care ne-a adus 
aici.» 

Dar Zorobabel, Iosua, şi ceilalţi capi ai familii-
lor lui Israel, le-au răspuns: «Nu se cuvine să zidiţi 
împreună cu noi Casa Dumnezeului nostru; ci noi sin-
guri o vom zidi Domnului, Dumnezeului lui Israel, cum 
ne-a poruncit împăratul Cir, împăratul perşilor.» 

Atunci oamenii ţării au muiat inima poporului lui 
Iuda; l-au înfricoşat ca să-l împiedice să zidească, 
şi au mituit cu preţ de argint pe sfetnici ca să-i 
zădărnicească lucrarea. 

Aşa a fost tot timpul vieţii lui Cir, împăratul 
perşilor, până la domnia lui Dariu, împăratul 
perşilor.“ (Ezra 4.1-5).



354

Când Neemia, reprezentantul Coroanei persane, a venit la Ie-
rusalim, a avut de înfruntat pe Sanbalat, guvernatorul Samariei, 
provincie persană (Neemia 2.10 – 6:14; 13.28). 

Se pare că atunci când a cucerit Ierusalimul, Nebucadneţar l-a 
anexat provinciei Samaria, iar Neemia urmărea să-l scoată de sub 
tutela ei şi să formeze o provincie distinctă. Cum Tobia şi Sanba-
lat erau şi ei închinători ai „Dumnezeului celui adevărat“, disputa 
dintre ei a avut mai mult tonuri politice, decât religioase. Ruptura 
cea mare dintre samariteni şi evrei s-a produs atunci când sama-
ritenii şi-au construit un templu al lor pe muntele Garizim. Nu se 
cunoaşte precis data acestui eveniment. Unii comentatori găsesc 
într-un text din Neemia aluzii la vinovăţia acestei acţiuni:

„Unul dintre fiii lui Ioiada, fiul marelui preot 
Eliaşib, era ginerele lui Sanbalat, horonitul. L-am 
izgonit de la mine. 

Adu-Ţi aminte de ei, Dumnezeule, căci au spurcat 
preoţia şi legământul încheiat de preoţi şi leviţi!“ (Nee-
mia 13.28-29).

Din pricina acestui gest idolatru, evreii au rupt toate legăturile 
cu samaritenii:

„Femeia samariteancă I-a zis: «Cum Tu, iudeu, ceri 
să bei de la mine, femeie samariteancă?» - Iudeii, în 
adevăr, n-au legături cu samaritenii.“ (Ioan 4.9).

Femeia samariteancă aminteşte indirect despre templul zidit 
de poporul ei:

„«Doamne», I-a zis femeia, «văd că eşti prooroc. 
Părinţii noştri s-au închinat pe muntele acesta; şi voi 
ziceţi că în Ierusalim este locul unde trebuie să se în-
chine oamenii.»“ (Ioan 4.20).

Simpatia arătată de Domnul Isus pentru această femeie şi 
pentru samariteni este datorată cel puţin în parte şi faptului că El 
Însuşi gustase din dispreţul arătat de evrei pentru aceşti oameni:

„Iudeii I-au răspuns: «Nu zicem noi bine că eşti sa-
maritean, şi că ai drac?»“ (Ioan 8.48).



355

Faptul că unii samariteni L-au refuzat când a vrut să 
găzduiască la ei, nu L-a făcut pe Damnul Isus să-i pedepsească:

„A trimis înainte nişte soli, care s-au dus şi au in-
trat într-un sat al samaritenilor, ca să-I pregătească 
un loc de găzduit. Dar ei nu L-au primit, pentru că Isus 
Se îndrepta să meargă spre Ierusalim. 

Ucenicii Săi, Iacov şi Ioan, când au văzut lucrul 
acesta, au zis: «Doamne, vrei să poruncim să se po-
goare foc din cer şi să-i mistuie, cum a făcut Ilie?» 

Isus S-a întors spre ei, i-a certat, şi le-a zis: «Nu 
ştiţi de ce duh sunteţi însufleţiţi! Căci Fiul omului 
a venit nu ca să piardă sufletele oamenilor, ci să le 
mântuiască.»“ (Luca 9.52-56).

Pe Domnul Isus, în calitatea Sa de Mântuitor al tuturor oame-
nilor, Luca ni-L prezintă iubindu-i pe samariteni şi găsind ceva 
bun chiar şi la ei. Singurul dintre cei zece leproşi vindecaţi care 
s-a întors să-I mulţumească a fost un samaritean (Lc. 17.11-19), 
iar una dintre cele mai cunoscute pilde ale Domnului Isus a fost 
acea a „samariteanului milostiv“ (Lc. 10.29-37).

După învierea din morţi, Domnul Isus a fost vestit cu putere în 
Samaria, iar Biserica Primară i-a socotit suficient de importanţi 
ca să-i trimită acolo pe doi dintre stâlpii apostolici de la Ierusa-
lim, Petru şi Ioan (F.A. 8.1-25).

Samaritenii reprezintă tipologic categoria oamenilor cărora 
Dumnezeu le-a dat şansa să intre în contact cu adevărul Scripturi-
lor, care au amestecat acest adevăr cu minciunile idolatre, trăind 
în confuzie şi misticism, dar pentru care Dumnezeu are încă o 
mare doză de har şi-i doreşte lămuriţi, convertiţi şi mântuiţi. 
Acest demers este mai mult decât posibil:

„Când au venit samaritenii la El, L-au rugat să 
rămână la ei. Şi El a rămas acolo două zile. 

Mult mai mulţi au crezut în El din pricina cuvin-
telor Lui. Şi ziceau femeii: «Acum nu mai credem din 
pricina spuselor tale, ci din pricină că L-am auzit noi 
înşine, şi ştim că acesta este în adevăr Cristosul, Mân-
tuitorul lumii.“ (Ioan 4.40-42).



356



357

C
hem

area tronului

D. AGONIA  ÎMPĂRĂȚIEI  LUI  IUDA

Cei din urmă împărați ai lui Iuda, de la Ezechia până 
la nimicirea Împărăției lui Iuda (2 Regi 18 - 25; 2 Cron. 
29 - 36, Ierem. 3:8-10; Amos 2:4-5; Țefania 3:1-4)

Acesta este, în Biblia Cornilescu la pagina 410, titlul secțiunii 
de care ne vom ocupa în continuare. Un titlu îndreptățit, ca și cel 
pe care l-am dat eu acestei părți de comentariu: Agonia Împărăției 
lui Iuda. Baza acestei constatări o constituie următoarea preciza-
re a cronicarului biblic:

„De aceea Domnul S-a mâniat foarte tare împo-
triva lui Israel, şi i-a îndepărtat de la Faţa Lui. N-a 
rămas decât seminţia lui Iuda: şi chiar Iuda nu păzise 
poruncile Domnului Dumnezeului lui, ci se luase după 
obiceiurile rânduite de Israel“ (2 Regi 17:18-19).



358



359

C
hem

area tronului

37.  
 

AHAZ, împăratul lui Iuda, 
 un rege care s-a rătăcit de tot  

(2 Regi 16:1-20; 2 Cron. 28:1-27)

Ca să înțelegem afirmația din 2 Regi 17:18-19 despre Iuda, 
înainte de a studia dosarul lui Ezechia, trebuie să ne întoarcem la 
dosarul lui Ahaz, regele care a domnit la Ierusalim în timp ce la 
Samaria încă mai domnea Pecah. 

Numele Ahaz este o abreviere (prescurtare) a lui Ioahaz, care 
se traduce prin „Iehova sprijinește“, sau ,,cel sprijinit de Iehova“. 

Ahaz a fost unul dintre regii foarte răi ai Regatului lui Iuda. 
Doar Manase și Amon au mai atins un nivel asemănător caracte-
rizat prin lepădarea de Dumnezeu și îmbrățișarea idolilor.

„În al şaptesprezecelea an al lui Pecah, fiul lui 
Remalia, a început să domnească Ahaz, fiul lui Io-
tam, împăratul lui Iuda. Ahaz avea douăzeci de ani 
când a ajuns împărat, şi a domnit şasesprezece ani la 
Ierusalim. 

El n-a făcut ce este plăcut înaintea Domnului, Dum-
nezeului său, cum făcuse tatăl său David. Ci a umblat 
în calea împăraţilor lui Israel; şi chiar a trecut pe fiul 



360

său prin foc, după urâciunile neamurilor pe cari le 
izgonise Domnul dinaintea copiilor lui Israel. 

A adus jertfe şi tămâie pe înălţimi, pe dealuri şi sub 
toţi copacii verzi.“ (2 Regi 16:1-4).

Dosarul lui Ahaz conține trei capete de acuzare:
 (a) n-a umblat în calea lui David; (b) a trecut pe fiul său 

prin foc, jertfindu-l lui Moloh, și (c) a participat la întinăciunea 
închinării prin jertfele aduse pe înălțimi.  

Expresia „sub toți copacii verzi“ trebuie înțeleasă în contextul 
folosirii ei de către Ieremia:

„Domnul mi-a zis, pe vremea împăratului Iosia: 
«Ai văzut ce a făcut necredincioasa Israel? S-a dus pe 
orice munte înalt şi sub orice copac verde, şi a curvit 
acolo. Eu ziceam că după ce a făcut toate aceste lucru-
ri, se va întoarce la Mine. Dar nu s-a întors. 

Şi sora ei, vicleana Iuda, a fost martoră la aceasta. 
Şi cu toate că a văzut că M-am despărţit de necredin-
cioasa Israel, din pricina tuturor preacurviilor ei, şi 
i-am dat cartea ei de despărţire, totuşi soru-sa, viclea-
na Iuda, nu s-a temut, ci s-a dus să curvească la fel. 

Şi astfel, prin necurăţia ei strigătoare, Israel a 
spurcat ţara, a preacurvit cu piatra şi lemnul. 

Cu toate acestea, vicleana Iuda, sora ei, nu s-a în-
tors la Mine din toată inima ei, ci cu prefăcătorie, zice 
Domnul.» Domnul mi-a zis: «Necredincioasa Israel 
pare nevinovată faţă de vicleana Iuda.»“ (Ieremia 
3:6-11).

Cuvântul curvie folosit aici nu constituie numai o figură de 
stil care identifică pervertirea spirituală și înșelarea lui Dumne-
zeu prin alipirea de idoli; ritualurile „jertfelor“ de pe dealuri și de 
sub copacii verzi erau însoţite de adevărate orgii în cadrul cărora 
închinătorii sărbătoreau fertilitatea pământului prin împreunarea 
cu preotesele idolatre, în urma unor dansuri absolut provocatoare 
executate de acestea. 

Ahaz a fost primul rege evreu care „și-a trecut fiul prin foc“, 
jertfindu-l lui Moloc. Ceremonialul nu era doar o joacă simbolică. 
Diodorus Siculus, citat de Hammond (International Critical 



361

Commentary, Regi, p. 456) descrie această practică întâlnită 
și în Cartagina, unde exista un mare templu închinat lui Saturn 
(străvechiul Moloc). Zeul avea chipul grozav al unui om cu capul 
de taur, cu mâinile întinse pentru a primi ofranda. Copilul era 
plasat în aceste brațe întinse și apoi rostogolit prin gură în pân-
tecele statuii de aur. Focul unui cuptor încingea toată statuia până 
ce o făcea roșie. Țipetele disperate ale copilului erau acoperite de 
cântecele flautelor și bătăile tobelor rituale.

Este primul caz din Biblie în care ni se spune că israeliții i-au 
adus jertfe lui Moloc. Un templu al lui Moloc fusese construit încă 
de pe vremea lui Solomon:

„Atunci Solomon a zidit pe muntele din faţa Ie-
rusalimului un loc înalt pentru Chemoş, urâciunea 
Moabului, pentru Moloc, urâciunea fiilor lui Amon“ (1 
Regi 11:7).

Inaugurată de Ahaz, această practică avea să fie urmată și de 
alții, spre mirarea și indignarea lui Dumnezeu:

„Au zidit înălţimi lui Baal în valea Ben-Hinom, ca 
să treacă prin foc lui Moloc pe fiii şi fiicele lor: lucru 
pe care nu li-l poruncisem; şi nici nu-Mi trecuse prin 
gând, că au să facă asemenea grozăvii ca să ducă pe 
Iuda în păcat“ (Ieremia 32:35).

1. Ahaz s-a rătăcit în umblarea lui (2 Regi 16:2-3)

Expresia „a umblat în calea împăraților lui Israel“ este, în 
același timp, un diagnostic și o acuzare. Un urmaș al lui David 
n-ar fi trebuit să facă așa ceva. Fiecare avem un model în viață. 
El determină ce vrem să fim și unde vrem să ajungem. Ahaz s-a 
lepădat de exemplul tatălui său David, care a fost un om după 
inima lui Dumnezeu, și s-a dus pe calea celor ce l-au părăsit pe 
Domnul. Există un proverb care spune că „arba din curtea vecinu-
lui pare întotdeauna mai verde“. În cazul lui Ahaz, autoînșelarea 
a fost tragică pentru că iarba după care s-a dus Ahaz s-a dovedit 
otrăvită. Nu degeaba se spune „mai bine puțin cu Dumnezeu de-
cât belșug la mesele străine“.



362

2. Ahaz s-a rătăcit în războaiele lui (2 Regi 16:5-9)

Pentru că l-a părăsit pe Dumnezeu, providența divină a adus 
asupra lui pedeapsa.

„Domnul, Dumnezeul său, l-a dat în mâinile 
împăratului Siriei. Sirienii l-au bătut şi  i-au luat un 
mare număr de prinşi de război, pe cari i-au dus la 
Damasc. A fost dat şi în mâinile împăratului lui Israel, 
care i-a pricinuit o mare înfrângere“ (2 Cron. 28:5-6).

„Pe vremea aceea, împăratul Ahaz a trimis să 
ceară ajutor de la împăraţii Asiriei. Edomiţii au venit 
iarăşi, au bătut pe Iuda, şi le-au luat prinşi de război. 

Filistenii au năvălit în cetăţile din Câmpie şi din 
partea de miazăzi a lui Iuda; au luat Bet-Şemeşul, Aia-
lonul,  , Soco şi satele lui, Timna şi satele ei, Ghimzo şi 
satele lui, şi s-au aşezat acolo. 

Căci Domnul a smerit pe Iuda, din pricina lui Ahaz, 
împăratul lui Israel, care avusese o purtare fără frâu 
în Iuda şi păcătuise împotriva Domnului. 

Tilgat Pilneser, împăratul Asiriei, a venit împotri-
va lui, s-a purtat cu el cum s-ar purta cu un vrăjmaş, 
şi nu l-a ajutat. Căci Ahaz a prădat Casa Domnului, 
casa împăratului şi a mai-marilor, ca să facă daruri 
împăratului Asiriei; dar nu i-a ajutat la nimic.“ (2 
Cron. 28:16-21).

Un strateg nepriceput și un om extrem de slab, în loc să se 
încreadă în Dumnezeul părinților săi, Ahaz, a preferat alianțele 
cu mai-marii vremii. Rezultatul a fost acela că în locul propășirii 
alianţele păgâne i-au atras numai ponoase. Ahaz a fost disprețuit 
de cei înaintea cărora s-a ploconit, a păgubit economic prin dări 
și daruri trimise dincolo de granițele Regatului de Sud și a pro-
vocat moartea unei mari mulțimi de evrei. Numeroşi ostaşi ai lui 
au pierit ca mieii și oile din turma unui păstor nebun, ca jertfe pe 
altarul neascultării lui de Iehova. 

Oare când vom învăța că puțurile străine nu țin apă și că 
dușmanii lui Dumnezeu nu vor fi niciodată prieteni adevărați ai 
noștri ? 



363

3. Ahaz s-a rătăcit în mreaja religiilor păgâne (2 Regi 16:7-18)

Departe de a înțelege că înfrângerile sale reprezentau tot atâ-
tea pedepse pentru îndepărtarea lui de Dumnezeu, Ahaz a tras 
niște concluzii greșite din ceea ce i se întâmplase pe câmpul de 
luptă:

„Pe vremea aceea, chiar când era la strâmto-
rare, a păcătuit şi mai mult împotriva Domnului, el, 
împăratul Ahaz.

A adus jertfă dumnezeilor Damascului, care-l 
bătuseră, şi a zis: „Fiindcă dumnezeii împăraţilor Si-
riei le vin în ajutor, le voi aduce şi eu jertfe, ca să-mi 
ajute.” 

Dar ei au fost prilejul căderii lui şi a întregului Is-
rael. Ahaz a strâns uneltele din Casa lui Dumnezeu şi a 
făcut bucăţi uneltele din Casa lui Dumnezeu. 

A închis uşile Casei Domnului, şi-a făcut altare 
în toate colţurile Ierusalimului. Şi a ridicat înălţimi 
în fiecare cetate a lui Iuda, ca să aducă tămâie altor 
dumnezei. 

Şi a mâniat astfel pe Domnul, Dumnezeul părinţilor 
săi.“ (2 Cron. 28:22-25).

Temându-se de Siria a cărei oştire împreună cu aceea a lui 
Israel venise să-l atace, Ahaz s-a vândut aliat Asiriei și a cerut 
protecție:

„Atunci Reţin, împăratul Siriei, şi Pecah, fiul lui 
Remalia, împăratul lui Israel, s-au suit împotriva Ie-
rusalimului ca să lupte împotriva lui. 

Au împresurat pe Ahaz, dar n-au putut să-l 
biruiască. 

În acelaş timp, Reţin, împăratul Siriei, a adus iarăş 
Elatul sub stăpânirea sirienilor; a izgonit pe evrei din 
Elat, şi sirienii au venit la Elat, unde au locuit până în 
ziua de azi.“ (2 Regi 16:5-6).

Aici apare pentru prima dată termenul de „evrei“ pentru copiii 
lui Israel.



364

„Ahaz a trimis soli lui Tiglat-Pileser, împăratul Asi-
riei, să-i spună: «Eu sunt robul tău şi fiul tău; suie-te şi 
izbăveşte-mă din mâna împăratului Siriei şi din mâna 
împăratului lui Israel, care se ridică împotriva mea.»

Şi Ahaz a luat argintul şi aurul din Casa Domnului 
şi din vistieriile casei împăratului şi l-a trimis ca dar 
împăratului Asiriei.

Împăratul Asiriei l-a ascultat. S-a suit împotriva 
Damascului, l-a luat, a dus pe locuitori în robie la Chir 
şi l-a omorât pe Reţin.“ (2 Regi 16:7-9).

Rob aceluiaș raționament șchiop, Ahaz s-a hotărât atunci să 
împrumute religia Asiriei:

„Împăratul Ahaz s-a dus la Damasc înaintea lui 
Tiglat-Pileser, împăratul Asiriei. Şi, văzând altarul din 
Damasc, împăratul Ahaz a trimis preotului Urie chipul 
şi înfăţişarea acestui altar, întocmai cum era făcut.

Preotul Urie a făcut un altar întocmai după chipul 
trimis din Damasc de împăratul Ahaz, şi preotul Urie 
l-a făcut mai înainte ca să se întoarcă împăratul Ahaz 
din Damasc.

La venirea lui din Damasc, împăratul a văzut 
altarul, s-a apropiat de el şi s-a suit pe el. A ars pe el 
arderea-de-tot şi darul de mâncare, a vărsat jert-
fele de bătură şi a stropit pe altar sângele jertfelor de 
mulţumire.

A îndepărtat dinaintea Casei altarul de aramă 
care era înaintea Domnului, ca să nu fie între noul 
altar şi Casa Domnului; l-a pus lângă noul altar, spre 
miazănoapte.

Şi împăratul Ahaz a dat următoarea poruncă 
preotului Urie: «Să arzi pe altarul cel mare arderea-
de-tot de dimineaţă şi darul de mâncare de seară, 
arderea-de-tot a împăratului şi darul lui de mâncare, 
arderile-de-tot ale întregului popor din ţară şi darurile 
lor de mâncare, să torni pe el jertfele lor de băutură şi 
să stropeşti pe el tot sângele arderilor-de-tot şi tot sân-
gele jertfelor; cât despre altarul de aramă, nu-mi pasă 
de el.» 



365

Preotul Urie a făcut întocmai cum poruncise 
împăratul Ahaz. Şi împăratul Ahaz a sfărâmat tăbliile 
de la temelie şi a scos lighenele de pe ele. A dat jos ma-
rea de pe boii de aramă care erau sub ea şi a pus-o pe 
o pardoseală de piatră.“ (2 Regi 16:10-17).

Ahaz a înlocuit altarul de aramă (altarul arderilor-de-tot) cu 
o copie a altarului păgân pe care-l văzuse la Damasc. A fost un 
păcat teribil pentru că au încălcat porunca precisă prin care Dum-
nezeu reglementase închinarea (Exod 27:1-8). 

Ridicarea unui alt altar a fost sinonimă cu instalarea unui idol 
în curtea Templului. Ca vasal al Asiriei, Ahaz a căutat să placă 
noului său stăpân şi, drept urmare, a acceptat ca împăratul Asiriei 
să fie stăpân peste locuitorii lui Iuda în locul lui Iehova. 

Rătăcit profund în mreaja religiilor păgâne, Ahaz a ajuns total 
indiferent, ba chiar ostil față de închinarea la Iehova, neținând 
seama de mustrările rostite de profeții Isaia, Osea și Mica:

„De hatârul împăratului Asiriei, a schimbat în Casa 
Domnului pridvorul Sabatului care fusese zidit acolo, 
precum şi intrarea de afară a împăratului“ (2 Regi 
16:18).

„Ahaz a strâns uneltele din Casa lui Dumnezeu, şi a 
făcut bucăţi uneltele din Casa lui Dumnezeu. 

A închis uşile Casei Domnului, şi-a făcut altare 
în toate colţurile Ierusalimului  şi a ridicat înălţimi în 
fiecare cetate a lui Iuda, ca să aducă tămâie altor du-
mnezei. Şi L-a mâniat astfel pe Domnul, Dumnezeul 
părinţilor săi.“ (2 Cron. 28:24-25).

Nu-i de mirare că dosarul său se încheie cu o moarte tristă și 
neonorată de nimeni:

„Ahaz a adormit cu părinţii săi, şi a fost îngropat în 
cetatea Ierusalimului, căci nu l-au pus în mormintele 
împăraţilor lui Israel. Şi în locul lui, a domnit fiul său 
Ezechia.“ (2 Cron. 28:27). 

Pentru a ne putea da seama de necurățiile domniei lui Ahaz, 
Biblia ne spune că fiul său Ezechia a poruncit să fie curățit 



366

Templul și, așa cum vom vedea, această lucrare a trebuit să dure-
ze nu mai puțin de șaisprezece zile!



367

C
hem

area tronului

38.  
 

Ezechia, un demn urmaș al lui David  
(2 Regi 18-20; 2 Cron. 29-32; Isaia 36-39)

Numele lui Ezechia se traduce prin „Domnul dă tărie“. În 
arhivele regale, dosarul lui Ezechia este voluminos, frumos și 
curat. Este voluminos pentru că se întinde pe foarte multe capi-
tole: 2 Regi 18 - 20, 2 Cronici 29 – 32, incluzând și o parte istorică 
din cartea profetului Isaia, respectiv capitolele 36-39. De ase-
menea, este unul voluminos și pentru că se ocupă de o perioadă 
îndelungată de timp. Se ştie că Ezechia a domnit 14 ani împreună 
cu tatăl său, Ahaz  (729-715 î.Hr.), a domnit singur 18 ani (715-
697 î.Hr.) și 11 ani împreună cu fiul său Manase (697-686 î.Hr.), o 
perioadă totală de 43 de ani.

„În al treilea an al lui Osea, fiul lui Ela, împăratul 
lui Israel, a început să domnească Ezechia, fiul lui 
Ahaz, împăratul lui Iuda. Avea douăzeci şi cinci de ani 
când a ajuns împărat, şi a domnit douăzeci şi nouă 
de ani la Ierusalim. Mamă-sa se chema Abi, fata lui 
Zaharia. 

El a făcut ce este plăcut înaintea Domnului, întoc-
mai cum făcuse tatăl său David.“ (2 Regi 18:1-3).



368

Dosarul este curat și frumos pentru că Ezechia a fost cel mai 
bun rege de după împăratul David. Calificativul acordat de Dum-
nezeu faptelor lui Ezechia sună în felul următor:

„Iată ce a făcut Ezechia în tot Iuda. El a făcut ce 
este bine, ce este drept, ce este adevărat, înaintea 
Domnului, Dumnezeului său. A lucrat cu toată inima, 
şi a izbutit în tot ce a făcut pentru Casa lui Dumnezeu, 
pentru Lege şi pentru porunci, ca să caute pe Dumne-
zeul său.“ (2 Cron. 31:20-21).

Îmi pare rău că nu există mai multe cărți despre Ezechia. Însă, 
voi încerca să vă trezesc pasiunea și admirația pentru acest om de 
excepție din istoria lui israel, cel mai frumos și mai bun rege pe 
care l-au avut cei din seminția lui Iuda:

„El şi-a pus încrederea în Domnul, Dumnezeul lui 
Israel; şi dintre toţi împăraţii lui Iuda, care au venit 
după el sau care au fost înainte de el, n-a fost niciunul 
ca el. 

El s-a alipit de Domnul, nu s-a abătut de la El, şi a 
păzit poruncile pe care le dăduse lui Moise Domnul.“ (2 
Regi 18:5-6).

Autorul textului sacru nu așază evenimentele relatate în ordi-
ne cronologică, ci tematică. Cei mai mulți comentatori susţin că 
evenimentele menţionate în Isaia 38 și 39, boala lui Ezechia și 
primirea solilor de la Babilon s-ar fi petrecut înainte de invazia 
asiriană (Isaia 36 - 37). 

Vom lua în considerare această ipoteză de lucru și vom încerca 
să sincronizăm materialul din cărţile Regi, Cronici și Isaia.

a. Râvna lui Ezechia

Înscrisă cronologic între domnia lui Ahaz și aceea a lui Mana-
se, vremea lui Ezechia poate fi comparată cu o zi luminoasă între 
două nopți de coșmar. Deși a domnit o vreme împreună cu tatăl 
său Ahaz și a văzut toate lucrurile rele pe care le-a făcut acesta, de 
îndată ce a rămas singur la domnie, Ezechia a căutat să repare to-
ate relele din țară. Este interesant că 2 Regi acordă doar un verset 



369

pentru reformele lui Ezechia (2 Regi 18:4), în timp ce 2 Cronici 
acordă trei capitole acestei activități foarte importante din viața 
lui Ezechia (2 Cron. 29 - 31).  

Rareori s-a putut vedea ca un copil să fie așa de deosebit de 
tatăl său. Tatăl său a stricat uneltele de la Templu, a sfărâmat al-
tarul de aramă și a închis ușile Casei Domnului (2 Regi 28:24). 
Ezechia s-a grăbit să restabilească situaţia:

,,În anul întâi al domniei lui, în luna întâi, a des-
chis uşile Casei Domnului şi le-a dres. A adus pe 
preoţi şi pe leviţi, pe care i-a strâns în locul deschis 
dinspre răsărit, şi le-a zis: «Ascultaţi-mă, leviţilor! 
Acum sfinţiţi-vă, sfinţiţi Casa Domnului, Dumnezeului 
părinţilor voştri, şi scoateţi afară din Sfântul Locaş ce 
este necurat.

Căci părinţii noştri au păcătuit, au făcut ce este rău 
înaintea Domnului, Dumnezeului nostru. L-au părăsit, 
şi-au abătut privirile de la Cortul Domnului şi i-au în-
tors spatele.

Au închis chiar uşile pridvorului şi au stins candele-
le, şi n-au adus Dumnezeului lui Israel nici tămâie, nici 
arderi-de-tot în Sfântul Locaş.

De aceea mânia Domnului a fost peste Iuda şi peste 
Ierusalim şi i-a făcut de groază, de spaimă şi de bătaie 
de joc, cum vedeţi cu ochii voştri.

Şi din pricina aceasta au căzut părinţii noştri ucişi 
de sabie, şi fiii noştri, fiicele noastre şi nevestele noas-
tre sunt în robie.

Am de gând, dar, să fac legământ cu Domnul, Du-
mnezeul lui Israel, pentru ca mânia Lui aprinsă să se 
abată de la noi.

Acum, fiilor, nu mai staţi nepăsători; căci voi aţi 
fost aleşi de Domnul ca să staţi în slujbă înaintea Lui, 
să fiţi slujitorii Lui şi să-I aduceţi tămâie.» “(2 Cron. 
29:3-11). 

Observați că Ezechia îi așază pe leviți sub autoritatea regală. 
Apelativul „fii“ cu care împăratul se adresează leviților este clar și 
răspicat. Termenii „fiu“, „tată“ nu exprimă aici un grad de rude-
nie, ci o structură de autoritate.



370

„Şi leviţii s-au sculat: Mahat, fiul lui Amasai, 
Ioel, fiul lui Azaria, din fiii chehatiţilor; şi din fiii 
merariţilor: Chis, fiul lui Abdi, Azaria, fiul lui Iehale-
leel; şi din gherşoniţi: Ioah, fiul lui Zima, Eden, fiul lui 
Ioah; şi din fiii lui Eliţafan: Şimri şi Ieiel; şi din fiii lui 
Asaf: Zaharia şi Matania; şi din fiii lui Heman: Iehiel 
şi Şimei; şi din fiii lui Iedutun: Şemaia şi Uziel.

Au adunat pe fraţii lor şi, după ce s-au sfinţit, 
au venit să cureţe şi Casa Domnului, după porunca 
împăratului şi după cuvintele Domnului.

Preoţii au intrat înăuntrul Casei Domnului ca s-o 
cureţe; au scos toate necurăţiile pe care le-au găsit în 
Templul Domnului şi le-au pus în curtea Casei Dom-
nului, unde le-au adunat leviţii ca să le ducă afară în 
pârâul Chedron.

Au început aceste curăţări în ziua întâi a lunii întâi; 
în a opta zi a lunii au intrat în pridvorul Domnului, şi 
opt zile au curăţat Casa Domnului; în a şaisprezecea zi 
a lunii întâi isprăviseră.

S-au dus apoi la împăratul Ezechia şi au zis: «Am 
curăţat toată Casa Domnului, altarul arderilor-de-tot 
cu toate uneltele lui şi masa pâinilor pentru punerea 
înainte cu toate uneltele ei.

Am adus iarăşi în stare bună şi am curăţat toate 
uneltele pe care le pângărise împăratul Ahaz în timpul 
domniei lui, când cu fărădelegile lui: sunt înaintea al-
tarului Domnului.»“ (2 Cron. 29:12-19).

Apariția și râvna acestui om extraordinar sunt inexplicabile în 
contextul socio-religios al vremii. Ezechia este un „tip“ profetic al 
Domnului Isus:

„Paştile iudeilor era aproape; şi Isus S-a suit la Ie-
rusalim. În Templu a găsit pe cei ce vindeau boi, oi şi 
porumbei, şi pe schimbătorii de bani şezând jos.

A făcut un bici de ştreanguri şi i-a scos pe toţi afară 
din Templu, împreună cu oile şi boii; a vărsat banii 
schimbătorilor şi le-a răsturnat mesele.



371

Şi le-a zis celor ce vindeau porumbei: «Ridicaţi 
acestea de aici şi nu faceţi din Casa Tatălui Meu o casă 
de negustorie.»

Ucenicii Lui şi-au adus aminte că este scris: «Râ-
vna pentru Casa Ta Mă mănâncă pe Mine.»“ (Ioan 
2:13-17).

b. Reformele lui Ezechia

Acţiunile lui Ezechia au urmărit repararea stricăciunilor 
săvârşite de înaintaşii lui, să readucă națiunea în tiparele zilelor 
de glorie din timpul lui David și să le reinspire evreilor spiritul 
de închinare și ascultare față de Iehova. Din prima categorie de 
lucrări trebuie să amintim nimicirea formelor de idolatrie și chiar 
a simbolurilor istorice care deveniseră idolatre:

„A îndepărtat înălţimile, a sfărâmat stâlpii idoleşti, 
a tăiat Astarteele şi a sfărâmat în bucăţi şarpele de 
aramă pe care-l făcuse Moise, căci copiii lui Israel 
arseseră până atunci tămâie înaintea lui: îl numeau 
Nehuştan. “ (2 Regi 18:4).

Copiii lui Israel ajunseseră să se închine la un …șarpe! Chipul 
ispititorului din Eden se suprapusese peste chipul simbolic ridi-
cat de Moise în pustie (Num. 21: 4-10). 

În ebraică, „nahaș“ înseamnă șarpe! Cei de atunci au confun-
dat „semnul“ care le arăta în CINE trebuie să se încreadă, cu ființa 
căreia trebuiau să i se închine. Semantic vorbind, ei au ajuns să 
confunde semnul cu semnificația, semnificantul cu semnificatul. 

Satan, străvechiul și vicleanul dușman, realizase o nouă 
şi cumplită înșelăciune.  Șarpele de aramă devenise un fel de 
amuletă cu puteri magice, asemenea „odoarelor sfinte“ din confu-
ziile religioase de astăzi. 

Cum ar fi dacă toți creștinii de acum ar purta la gât semnul 
simbolic descris de Domnul Isus în Ioan 3:14 și și-ar agăța și ei de 
lănțișoare câte un micuț … șarpe de aramă?



372

„Şi, după cum a înălţat Moise şarpele în pustie, tot 
aşa trebuie să fie înălţat şi Fiul omului, pentru ca ori-
cine crede în El să nu piară, ci să aibă viaţa veşnică. 

Fiindcă atât de mult a iubit Dumnezeu lumea, că a 
dat pe singurul Lui Fiu, pentru ca oricine crede în El, 
să nu piară, ci să aibă viaţa veşnică.“ (Ioan 3:14-16).

Reformele religioase înfăptuite de regele Ezechia sunt descrise 
generic astfel:

„El şi-a pus încrederea în Domnul, Dumnezeul lui 
Israel; şi dintre toţi împăraţii lui Iuda, care au venit 
după el sau care au fost înainte de el, n-a fost nici unul 
ca el. El s-a alipit de Domnul, nu s-a abătut de la El, şi 
a păzit poruncile pe care le dăduse lui Moise Domnul.“ 
(2 Regi 18:5-6).

Cartea 2 Cronici ne dă și alte amănunte. Ezechia a reașezat la 
Templu sistemul de jertfe și de închinare prin cântări:

„Împăratul Ezechia s-a sculat dis-de-dimineaţă, 
a strâns pe mai-marii cetăţii şi s-a suit la Casa 
Domnului. 

Au adus şapte viţei, şapte berbeci, şapte miei şi 
şapte ţapi, ca jertfă de ispăşire pentru împărăţie, 
pentru Sfântul Locaş şi pentru Iuda. Împăratul a po-
runcit preoţilor, fiii lui Aaron, să le aducă pe altarul 
Domnului.

Preoţii au înjunghiat boii şi au strâns sângele, pe 
care l-au stropit pe altar; au înjunghiat berbecii şi au 
stropit sângele pe altar; au înjunghiat mieii şi au stro-
pit sângele pe altar.

Au adus apoi ţapii ispăşitori înaintea împăratului 
şi înaintea adunării, care şi-au pus mâinile peste ei.

Preoţii i-au înjunghiat şi au turnat sângele la picio-
rul altarului, ca ispăşire pentru păcatele întregului 
Israel; căci pentru tot Israelul poruncise împăratul să 
se aducă arderea-de-tot şi jertfa de ispăşire.

A pus pe leviţi în Casa Domnului cu chimvale, lăute 
şi harpe, după rânduiala lui David, lui Gad, văzătorul 



373

împăratului, şi prorocului Natan; căci astfel era po-
runca Domnului dată prin prorocii Săi.

Leviţii au luat loc cu instrumentele lui David, şi 
preoţii, cu trâmbiţele. 

Ezechia a poruncit să aducă arderea-de-tot pe 
altar; şi, în clipa când a început arderea-de-tot, a în-
ceput şi cântarea Domnului, în sunetul trâmbiţelor şi 
instrumentelor lui David, împăratul lui Israel.

Toată adunarea s-a închinat, au cântat cântarea 
şi au sunat din trâmbiţe, până s-a isprăvit arderea-
de-tot. Şi când au isprăvit de adus arderea-de-tot, 
împăratul şi toţi cei ce erau cu el au îngenuncheat şi 
s-au închinat. 

Apoi împăratul Ezechia şi căpeteniile au zis leviţilor 
să laude pe Domnul cu cuvintele lui David şi ale proro-
cului Asaf. L-au lăudat cu bucurie şi s-au plecat, şi s-au 
închinat.

Ezechia a luat atunci cuvântul şi a zis: «Acum, 
după ce v-aţi sfinţit în slujba Domnului, apropiaţi-vă, 
aduceţi dobitoacele pentru jertfă şi aduceţi jertfe de 
mulţumire la Casa Domnului.» 

Şi adunarea a adus dobitoacele pentru jertfă şi a 
adus jertfe de mulţumire; şi toţi cei pe care-i îndemna 
inima au adus arderi-de-tot.

Numărul arderilor-de-tot aduse de adunare a fost 
de şaptezeci de boi, o sută de berbeci şi două sute de 
miei; toate aceste vite au fost jertfite ca ardere-de-tot 
Domnului.

Şi au mai închinat Domnului şase sute de boi şi trei 
mii de oi. Dar preoţii erau în număr mic şi n-au putut 
să despoaie toate arderile-de-tot; i-au ajutat fraţii lor, 
leviţii, până s-a isprăvit lucrarea şi până s-au sfinţit şi 
ceilalţi preoţi; căci leviţii s-au sfinţit mai degrabă de-
cât preoţii.

De altfel erau foarte multe arderi-de-tot, cu 
grăsimile jertfelor de mulţumire şi cu jertfele de 
băutură ale arderilor-de-tot.

Astfel a fost aşezată din nou slujba Casei Domnului. 



374

Ezechia şi tot poporul s-au bucurat că Dumnezeu 
făcuse pe popor cu voie bună, căci lucrul s-a făcut pe 
neaşteptate. “ (2 Cron. 29:20-36).

Acest „s-a făcut pe neașteptate“ arată că reformele au fost apli-
cate la inițiativa lui Ezechia, fără prea multă deliberare și fără să 
aștepte acordul tuturor. Din această cauză au trebuit să impro-
vizeze pe alocuri, dar toată lumea a fost mulțumită și „cu voie 
bună“. 

Ezechia a reașezat apoi prăznuirea Paștelor, cea mai 
importantă sărbătoare din istoria evreilor, ziua de început a ca-
lendarului existenței lor:

„Domnul a zis lui Moise şi lui Aaron în ţara 
Egiptului: 

«Luna aceasta va fi pentru voi cea dintâi lună; ea 
va fi pentru voi cea dintâi lună a anului. Vorbiţi între-
gii adunări a lui Israel şi spuneţi-i: ‘În ziua a zecea a 
acestei luni, fiecare om să ia un miel de fiecare familie, 
un miel de fiecare casă.

Dacă sunt prea puţini în casă pentru un miel, să-l 
ia cu vecinul lui cel mai de aproape, după numărul su-
fletelor; să faceţi socoteala cât poate mânca fiecare din 
mielul acesta.

Să fie un miel fără cusur, de parte bărbătească, de 
un an; veţi putea să luaţi un miel sau un ied.

Să-l păstraţi până în ziua a paisprezecea a lunii 
acesteia; şi toată adunarea lui Israel să-l înjunghie 
seara.

Să ia din sângele lui şi să ungă amândoi stâlpii uşii 
şi pragul de sus al caselor unde îl vor mânca.

Carnea s-o mănânce chiar în noaptea aceea, friptă 
la foc; şi anume s-o mănânce cu azime şi cu verdeţuri 
amare.

Să nu-l mâncaţi crud sau fiert în apă; ci să fie fript 
la foc: atât capul, cât şi picioarele şi măruntaiele.

Să nu lăsaţi nimic din el până a doua zi dimineaţa; 
şi, dacă va rămâne ceva din el pe a doua zi dimineaţa, 
să-l ardeţi în foc.



375

Când îl veţi mânca, să aveţi mijlocul încins, 
încălţămintea în picioare şi toiagul în mână; şi să-l 
mâncaţi în grabă; căci este Paştele Domnului.

În noaptea aceea, Eu voi trece prin ţara Egiptului 
şi voi lovi pe toţi întâii-născuţi din ţara Egiptului, de la 
oameni până la dobitoace; şi voi face judecată împo-
triva tuturor zeilor Egiptului, Eu, Domnul.

Sângele vă va sluji ca semn pe casele unde veţi fi. 
Eu voi vedea sângele şi voi trece pe lângă voi, aşa că 
nu vă va nimici nici o urgie, atunci când voi lovi ţara 
Egiptului.

Şi pomenirea acestei zile s-o păstraţi şi s-o 
prăznuiţi printr-o sărbătoare în cinstea Domnului; s-o 
prăznuiţi ca o lege veşnică pentru urmaşii voştri.

Timp de şapte zile veţi mânca azime. Din cea din-
tâi zi veţi scoate aluatul din casele voastre: căci oricine 
va mânca pâine dospită, din ziua întâi până în ziua a 
şaptea, va fi nimicit din Israel.

În ziua dintâi veţi avea o adunare de sărbătoare 
sfântă; şi în ziua a şaptea veţi avea o adunare de 
sărbătoare sfântă. Să nu faceţi nici o muncă în zile-
le acelea; veţi putea numai să pregătiţi mâncarea 
fiecărui ins.

Să ţineţi sărbătoarea Azimelor, căci chiar în ziua 
aceea voi scoate oştile voastre din ţara Egiptului; 
să ţineţi ziua aceea ca o lege veşnică pentru urmaşii 
voştri.»“ (Exod 12:1-17).

Ezechia a chemat la această sărbătoare și locuitorii care nu 
fuseseră luaţi în robie și mai trăiau încă în Efraim și Manase. Unii 
și-au bătut joc de chemarea lui, dar alții au răspuns:

„Ezechia a trimis soli în tot Israelul şi Iuda şi a scris 
scrisori şi lui Efraim şi lui Manase ca să vină la Casa 
Domnului la Ierusalim să prăznuiască Paştele în cins-
tea Domnului, Dumnezeului lui Israel.

Împăratul, căpeteniile lui şi toată adunarea 
ţinuseră sfat la Ierusalim, ca Paştile să fie prăznuit în 
luna a doua; căci nu putea fi prăznuit la vremea lui, 



376

pentru că preoţii nu se sfinţiseră în număr destul de 
mare, şi poporul nu se adunase la Ierusalim.

Lucrul având încuviinţarea împăratului şi a între-
gii adunări, au hotărât să dea de veste în tot Israelul, 
de la Beer-Şeba până la Dan, ca să vină la Ierusalim 
să prăznuiască Paştele în cinstea Domnului, Dumne-
zeului lui Israel. Căci de mult nu mai fusese prăznuit 
după cum era scris. 

Alergătorii s-au dus cu scrisorile împăratului şi 
căpeteniilor lui în tot Israelul şi Iuda. Şi, după porunca 
împăratului, au zis: «Copii ai lui Israel, întoarceţi-vă 
la Domnul, Dumnezeul lui Avraam, lui Isaac şi Israel, 
ca să Se întoarcă şi El la voi, rămăşiţă scăpată din 
mâna împăraţilor Asiriei.

Nu fiţi ca părinţii voştri şi ca fraţii voştri, care au 
păcătuit împotriva Domnului, Dumnezeului părinţilor 
lor, şi pe care de aceea i-a dat pradă pustiirii, cum 
vedeţi.

Nu vă înţepeniţi grumazul ca părinţii voştri; daţi 
mâna Domnului, veniţi la Sfântul Lui Locaş, pe care 
l-a sfinţit pe vecie, şi slujiţi Domnului Dumnezeului 
vostru, pentru ca mânia Lui aprinsă să se abată de la 
voi.

Dacă vă întoarceţi la Domnul, fraţii voştri şi fiii 
voştri vor găsi milă la cei ce i-au luat robi şi se vor 
întoarce în ţară. Căci Domnul, Dumnezeul vostru, este 
milostiv şi îndurător şi nu-Şi va întoarce faţa de la voi, 
dacă vă întoarceţi la El.»

Alergătorii au mers astfel din cetate în cetate prin 
ţara lui Efraim şi Manase până la Zabulon. Dar ei 
râdeau şi îşi băteau joc de ei. Însă câţiva oameni din 
Aşer, din Manase şi Zabulon s-au smerit şi au venit la 
Ierusalim. “ (2 Cron. 30:1-11).

Ni se spune iarăși că inițiativa lui Ezechia a luat prin surprin-
dere poporul și că au trebuit să „improvizeze“ unele lucruri. Însă, 
Dumnezeu a luat seama la dorința și intențiile lor bune și a accep-
tat micile neorânduieli care se produseseră:



377

„În Iuda, de asemenea, mâna lui Dumnezeu a 
lucrat şi le-a dat o singură inimă, ca să-i facă să 
împlinească porunca împăratului şi a căpeteniilor, 
după cuvântul Domnului.

Un popor în mare număr s-a adunat la Ierusalim 
să prăznuiască sărbătoarea Azimelor în luna a doua: 
a fost o adunare foarte mare.

S-au sculat şi au îndepărtat altarele pe care se jert-
fea în Ierusalim şi pe toate acelea pe care se aducea 
tămâie şi le-au aruncat în pârâul Chedron.

Au jertfit apoi Paştele în ziua a paisprezecea a lunii 
a doua. Preoţii şi leviţii, plini de ruşine, s-au sfinţit şi 
au adus arderi-d- tot în Casa Domnului.

Ei şedeau în locul lor obişnuit, după Legea lui Moi-
se, omul lui Dumnezeu, şi preoţii stropeau sângele pe 
care-l luau din mâna leviţilor.

Fiindcă în adunare erau mulţi inşi care nu se 
sfinţiseră, leviţii au înjunghiat ei jertfele de Paşte 
pentru toţi cei ce nu erau curaţi, ca să le închine Dom-
nului. Căci o mare parte din popor, mulţi din Efraim, 
Manase, Isahar şi Zabulon, nu se curăţaseră şi au 
mâncat Paştele nu după cele scrise. 

Dar Ezechia s-a rugat pentru ei, zicând: «Domnul, 
care este bun, să ierte pe toţi cei ce şi-au pus inima să 
caute pe Domnul, Dumnezeul părinţilor lor, măcar că 
n-au făcut sfânta curăţire!»

Domnul a ascultat pe Ezechia şi a iertat poporul“ (2 
Cron. 30:12-20).

Entuziasmul lui Ezechia s-a transmis întregului popor, iar 
dărnicia lui a asigurat cele necesare pentru ca acest Paște să fie 
cu totul remarcabil, comparabil doar cu vremurile de glorie ale lui 
David și Solomon:

„Astfel copiii lui Israel care se aflau la Ierusalim au 
prăznuit sărbătoarea Azimelor şapte zile, cu mare bu-
curie. Şi în fiecare zi leviţii şi preoţii lăudau pe Domnul 
cu instrumente care răsunau în cinstea Lui. 

Ezechia a vorbit inimii tuturor leviţilor, care 
arătau o mare pricepere pentru slujba Domnului. 



378

Şapte zile au mâncat dobitoacele jertfite, aducând 
jertfe de mulţumire şi lăudând pe Domnul Dumnezeul 
părinţilor lor.

Toată adunarea a fost de părere să mai 
prăznuiască alte şapte zile. Şi au prăznuit cu bucurie 
încă şapte zile.

Căci Ezechia, împăratul lui Iuda, dăduse adunării 
o mie de viţei şi şapte mii de oi. Iar căpeteniile i-au 
dat o mie de viţei şi zece mii de oi, şi mulţi preoţi se 
sfinţiseră.

Şi s-a bucurat toată adunarea lui Iuda, şi preoţii, şi 
leviţii, şi tot poporul venit din Israel, şi străinii veniţi 
din ţara lui Israel sau aşezaţi în Iuda.

A fost mare veselie la Ierusalim. De pe vremea lui 
Solomon, fiul lui David, împăratul lui Israel, nu mai 
fusese la Ierusalim aşa ceva.

Preoţii şi leviţii s-au sculat şi au binecuvântat po-
porul. Glasul lor a fost auzit, şi rugăciunea lor a ajuns 
până la ceruri, până la locuinţa sfântă a Domnului. “ 
(2 Cron. 30:21-27).

Reforma religioasă începută la Ierusalim a fost apoi 
generalizată în toată țara:

„Când s-au isprăvit toate acestea, toţi cei din Israel 
care erau de faţă au plecat în cetăţile lui Iuda şi au 
sfărâmat stâlpii idoleşti, au tăiat Astarteele şi au sur-
pat de tot înălţimile şi altarele din tot Iuda şi Beniamin 
şi din Efraim şi Manase. 

Apoi toţi copiii lui Israel s-au întors în cetăţile lor, 
fiecare la moşia lui.

Ezechia a aşezat din nou cetele preoţilor şi leviţilor, 
după şirul lor, fiecare după slujbele sale, preoţi şi 
leviţi, pentru arderile-de-tot şi jertfele de mulţumire, 
pentru slujbă, pentru cântări şi laude, la porţile tabe-
rei Domnului. “ (2 Cron. 31:1-2).

Deoarece reformele au totdeauna nevoie de finanțare. și Eze-
chia a reașezat în popor legea zeciuielilor, după ce s-a dat pe sine 
însuși ca exemplu:



379

„Împăratul a dat o parte din averile lui pentru 
arderi-de-tot, pentru arderile-de-tot de dimineaţă şi 
de seară şi pentru arderile-de-tot din zilele de Sabat, 
de lună nouă şi de sărbători, cum este scris în Legea 
Domnului.

Şi a poruncit poporului, locuitorilor Ierusalimului, 
să dea preoţilor şi leviţilor partea cuvenită lor, ca să 
ţină cu scumpătate Legea Domnului.

Când a ieşit porunca aceasta, copiii lui Israel au 
dat din belşug cele dintâi roade de grâu, de must, de 
untdelemn, de miere şi din toate roadele de pe câmp; 
au adus din belşug şi zeciuiala din toate.

Totodată, copiii lui Israel şi Iuda care locuiau în 
cetăţile lui Iuda au dat zeciuiala din boi şi oi şi zeciuia-
la din lucrurile sfinte care erau închinate Domnului, 
Dumnezeului lor, şi au făcut mai multe grămezi.

Au început să facă grămezile în luna a treia şi au 
isprăvit în luna a şaptea. Ezechia şi căpeteniile au ve-
nit să vadă grămezile şi au binecuvântat pe Domnul şi 
pe poporul Său, Israel.

Şi Ezechia a întrebat pe preoţi şi pe leviţi de 
grămezile acestea. 

Atunci marele preot Azaria, din casa lui Ţadoc, i-a 
răspuns: «De când au început să se aducă darurile în 
Casa Domnului, noi am mâncat, ne-am săturat şi a 
mai rămas mult, căci Domnul a binecuvântat pe popo-
rul Său. Şi iată ce mare grămadă a mai rămas.»

Ezechia a dat poruncă să pregătească nişte cămări 
în Casa Domnului; şi le-au pregătit.

Au adus în ele cu credincioşie darurile de mâncare, 
zeciuiala şi lucrurile sfinte. Levitul Conania avea grija 
lor, şi fratele său Şimei era al doilea după el.

 Iehiel, Azazia, Nahat, Asael, Ierimot, Iozabad, 
Eliel, Ismachia, Mahat şi Benaia erau întrebuinţaţi sub 
cârmuirea lui Conania şi a fratelui său Şimei, după 
porunca împăratului Ezechia şi a lui Azaria, căpetenia 
Casei lui Dumnezeu.



380

Levitul Core, fiul lui Imna, uşier în partea de 
răsărit, avea grijă de darurile de bunăvoie aduse lui 
Dumnezeu, ca să împartă ce era adus Domnului prin 
ridicare şi lucrurile preasfinte.

În cetăţile preoţeşti, Eden, Miniamin, Iosua, 
Şemaia, Amaria şi Şecania erau puşi sub cârmuirea 
lui ca să împartă cu credincioşie fraţilor lor, mari şi 
mici, partea cuvenită lor, după cetele lor: celor de 
parte bărbătească înscrişi de la vârsta de trei ani în 
sus; tuturor celor ce intrau zilnic în Casa Domnului ca 
să-şi facă slujba după însărcinările şi după cetele lor; 
preoţilor înscrişi după casele lor părinteşti şi leviţilor 
de la douăzeci de ani în sus, după slujbele şi după ce-
tele lor: la toată adunarea preoţilor şi leviţilor înscrişi 
cu toţi pruncii lor, cu nevestele lor, cu fiii şi fiicele lor, 
căci erau fără prihană în împărţirea lucrurilor sfinte.

Şi pentru fiii lui Aaron, preoţii, care locuiau la ţară 
în împrejurimile cetăţilor lor, erau în fiecare cetate 
oameni numiţi anume ca să împartă părţile cuvenite 
tuturor celor de parte bărbătească din preoţi şi tuturor 
leviţilor înscrişi.

Iată ce a făcut Ezechia în tot Iuda. El a făcut ce este 
bine, ce este drept, ce este adevărat, înaintea Domnului 
Dumnezeului său. A lucrat cu toată inima şi a izbutit în 
tot ce a făcut pentru Casa lui Dumnezeu, pentru Lege 
şi pentru porunci, ca să caute pe Dumnezeul său. “ (2 
Cron. 31:3-21).

c. Negocierile lui Ezechia (2 Regi 18:7 – 19:37; 2 Cron. 32:1-23)

Psalmistul face următoarea constatare:

„Mai bine este să cauţi un adăpost în Domnul, de-
cât să te încrezi în om; mai bine să cauţi un adăpost în 
Domnul decât să te încrezi în cei mari.“ (Ps. 118:8-9). 

Este păgubos să negociezi cu oamenii. Mult mai câştigat eşti 
atunci când negociezi cu Dumnezeu. Oamenii n-au milă, dar la 
Dumnezeu găsim și milă, și putere, și îndurare.



381

O negociere păguboasă cu Asiria

Regatul lui Iuda a fost vasal Asiriei încă de pe vremea lui Ahaz, 
tatăl lui Ezechia (2 Regi 16:7-18). Când Sargon, conducătorul Asi-
riei, a murit pe câmpul de luptă și Sanherib, fiul său, s-a urcat pe 
tron, Ezechia a crezut că sosise vremea să nu mai plătească tribut. 

Pentru o vreme, Sanherib fiindt preocupat de alte treburi 
ale imperiului, șmecheria lui Ezechia a ținut. În plus, faptul că 
izbutise să-i înfrângă pe filisteni l-a făcut pe Ezechia să se simtă 
puternic:

„Şi Domnul a fost cu Ezechia, care a izbutit în tot 
ce a făcut. El s-a răsculat împotriva împăratului Asi-
riei, şi nu i-a mai fost supus. A bătut pe filisteni pînă 
la Gaza, şi le-a pustiit ţinutul, de la toate turnurile de 
pază până la cetăţile întărite.“ (2 Regi 18:7-8).

Mișcările unui mare imperiu sunt lente, dar zdrobitoare. San-
herib și-a adus aminte de cele două regate ale evreilor și s-a suit 
să le readucă sub tutela imperială. După căderea Samariei și du-
cerea celor din Israel în robie (2 Regi 18:9-12), între Ezechia și 
Sanherib nu exista nici un fel de barieră. Tăvălugul imperial, care 
zdrobise în zece ani orice împotrivire din partea lui Israel, se ins-
talase deja în cetățile învecinate cu Regatul de Nord:

„În al patrusprezecelea an al împăratului Ezechia, 
Sanherib, împăratul Asiriei, s-a suit împotriva tuturor 
cetăţilor întărite din Iuda, şi a pus stăpânire pe ele“ (2 
Regi 18:13).

În fața acestei amenințări, populația Regatului de Sud se 
împărțise în trei tabere: unii erau gată să se supună Asiriei, alții 
sperau într-o alianță izbăvitoare cu Egiptul, iar alții, o minoritate, 
ar fi vrut să se bizuie pe Iehova și să lupte împotriva lui Sanherib. 

Pentru o vreme, Ezechia încearcă o negociere cu inamicul, 
arătându-se dispus să plătească și datoriile din urmă, numai să 
scape:

„Ezechia, împăratul lui Iuda, a trimis să spună 
împăratului Asiriei la Lachis: «Am greşit! Depărtează-
te de mine. Ce vei pune asupra mea voi purta.» 



382

Şi împăratul Asiriei a cerut lui Ezechia, împăratul 
lui Iuda, trei sute de talanţi de argint şi treizeci de 
talanţi de aur.

Ezechia a dat tot argintul care se afla în Casa Dom-
nului şi în vistieriile casei împăratului.

Atunci a luat Ezechia, împăratul lui Iuda, şi a dat 
împăratului Asiriei aurul cu care acoperise uşile şi 
uşorii Templului Domnului. “ (2 Regi 18:14-16).

Târgul cu oamenii este. însă, întotdeauna unul păgubos. Eze-
chia a plătit echivalentul unei sume de 20 de milioane de dolari. 
Sanherib a prins gustul mierii și nu s-a mulțumit cu ce i-a oferit 
Ezechia. Aşa că el a trimis din Lachiş la Ierusalim o parte a oștirii 
care a asediat sfânta cetate. Evreii s-au întărit în credința lor și 
s-au pregătit să reziste asirienilor:

„Ezechia, văzând că a venit Sanherib şi că are de 
gând să înceapă lupta împotriva Ierusalimului, s-a 
sfătuit cu căpeteniile sale şi cu oamenii lui cei viteji ca 
să astupe izvoarele de apă care erau afară din cetate.  
Şi ei au fost de părerea lui. S-au strâns o mulţime de 
oameni şi au astupat toate izvoarele şi pârâul care 
curge prin mijlocul ţinutului aceluia.

«Pentru ce», ziceau ei, «să găsească împăraţii Asi-
riei, la venirea lor, ape din belşug?»

Ezechia s-a îmbărbătat; a zidit din nou zidul care 
era stricat şi l-a ridicat până la turnuri. A mai zidit un 
alt zid în afară, a întărit Milo în cetatea lui David şi a 
pregătit o mulţime de arme şi de scuturi. 

A pus căpetenii de război peste popor şi i-a adunat 
la el pe locul deschis de la poarta cetăţii. Vorbindu-
le inimii a zis: «Întăriţi-vă şi îmbărbătaţi-vă. Nu vă 
temeţi şi nu vă înspăimântaţi înaintea împăratului 
Asiriei şi înaintea întregii mulţimi care este cu el; căci 
cu noi sunt mai mulţi decât cu el. Cu el este un braţ de 
carne, dar cu noi este Domnul, Dumnezeul nostru, care 
ne va ajuta şi va lupta pentru noi.» 

Poporul a avut încredere în cuvintele lui Ezechia, 
împăratul lui Iuda.“ (2 Cron. 32:2-8).



383

Intuind că încăpățânarea evreilor este datorată încrederii 
lui Ezechia în Iehova, Sanherib și-a trimis o delegație și un un 
purtător de cuvânt, numit Rabșache, care să vorbească poporului. 

„Împăratul Asiriei a trimis din Lachis la Ierusa-
lim, la împăratul Ezechia, pe Tartan, Rab-Saris şi pe 
Rabşache cu o oştire puternică. S-au suit şi au ajuns la 
Ierusalim. 

Când s-au suit şi au ajuns, s-au oprit la canalul de 
apă al iazului de sus, pe drumul care duce în ogorul 
înălbitorului.

Au chemat pe împărat; şi Eliachim, fiul lui Hilchia, 
mai marele peste casa împăratului, s-a dus la ei cu 
Şebna, logofătul, şi cu Ioah, fiul lui Asaf, arhivarul.“ (2 
Regi 18:17-18).

Versiunea biblică engleză RSV (Revised Standard Version) tra-
duce numele persoanelor din delegația lui Sanherib drept titluri 
imperiale. Astfel, „Tartan“ ar însemna „comandant“, „Rab-Saris“ 
ar însemna căpetenia famenilor, iar „Rabșache“ ar fi „paharnicul 
împăratului“ (ca Neemia), un personaj oficial al Curţii, adesea 
implicat și cu responsabilități administrative.

Este clar că Rabșache n-a încercat să-l convingă pe Ezechia, 
ci a vrut să înmoaie inima poporului aflat în jurul lui. Tirada lui 
conține grăunțe de adevăr, dar este în ansamblul ei o minciună 
sinistră, o ofensă adusă Dumnezeului evreilor. Asta s-a văzut 
foarte clar din faptul că a ales să vorbească în limba evreiască. 
În parte, strategia lui Rabșache a reușit pentru că vorbele lui au 
semănat panică printre ascultătorii de pe zidurile cetății:

„Eliachim, fiul lui Hilchia, Şebna şi Ioah au zis lui 
Rabşache: «Vorbeşte robilor tăi în limba aramaică, 
fiindcă o înţelegem; nu ne vorbi în limba iudaică, în 
auzul poporului de pe zid.»

Rabşache le-a răspuns: «Oare stăpânului tău şi ţie 
m-a trimis stăpânul meu să spun aceste vorbe? Oare 
nu acestor oameni care stau pe zid să-şi mănânce bale-
ga şi să-şi bea udul cu voi?»

Atunci Rabşache, înaintând, a strigat cu glas tare 
în limba iudaică şi a zis: «Ascultaţi cuvântul marelui 



384

împărat, împăratul Asiriei! Aşa vorbeşte împăratul: 
««Să nu vă înşele Ezechia, căci nu va putea să vă 
izbăvească din mâna mea. 

Să nu vă facă Ezechia să vă încredeţi în Domnul, 
zicând: ‘Domnul ne va izbăvi, şi cetatea aceasta nu va 
fi dată în mâinile împăratului Asiriei.’

N-ascultaţi de Ezechia; căci aşa vorbeşte împăratul 
Asiriei: «Faceţi pace cu mine, supuneţi-vă mie, şi fie-
care din voi va mânca din via lui şi din smochinul lui, 
fiecare va bea apă din fântâna lui, până voi veni şi vă 
voi duce într-o ţară ca a voastră, într-o ţară cu grâu şi 
cu vin, o ţară cu pâine şi vii, o ţară cu măslini de un-
tdelemn şi miere, şi veţi trăi şi nu veţi muri. 

N-ascultaţi, dar, de Ezechia, care vă amăgeşte zi-
când: ‘Domnul ne va izbăvi.’ 

Oare dumnezeii neamurilor au izbăvit ei fiecare 
ţara lui din mâna împăratului Asiriei? 

Unde sunt dumnezeii Hamatului şi Arpadului? 
Unde sunt dumnezeii Sefarvaimului, Henei şi Ivei? Au 
izbăvit ei Samaria din mâna mea? Care dintre toţi du-
mnezeii acestor ţări şi-au izbăvit ţara din mâna mea, 
pentru ca şi Domnul să izbăvească Ierusalimul din 
mâna mea?»»

Poporul a tăcut şi nu i-a răspuns o vorbă; 
căci împăratul dăduse porunca aceasta: «Să nu-i 
răspundeţi.»

Şi Eliachim, fiul lui Hilchia, căpetenia casei 
împăratului, Şebna, logofătul, şi Ioah, fiul lui Asaf, 
scriitorul, au venit la Ezechia cu hainele sfâşiate şi i-au 
spus cuvintele lui Rabşache.“ (2Regi 18:26-37).

Ce le spusese acest Rabșache evreilor? 
Vă propun să analizăm împreună discursul acestui om abil nu 

numai în domeniul armelor, dar și în acela al cuvintelor. Foarte 
bun orator și viclean din cale-afară, Rabșache a urmărit să spul-
bere încrederea evreilor în Dumnezeul lui Ezechia. 

Argumentele lui au fost următoarele: 



385

1. Vinovăția lui Ezechia este pedepsită acum de Dumnezeu 
pentru dorința lui de a se alia cu Egiptul și pentru „reformele“ lui 
exagerate:

„Rabşache le-a zis: «Spuneţi lui Ezechia: ««Aşa 
vorbeşte marele împărat, împăratul Asiriei: ’Ce este 
încrederea aceasta pe care te bizui? Tu ai zis: „Pentru 
război trebuie chibzuinţă şi putere.” 

Dar acestea sunt doar vorbe în vânt. În cine, dar, 
ţi-ai pus încrederea de te-ai răsculat împotriva mea? 
Iată, ai pus-o în Egipt, ai luat în ajutor trestia aceea 
frântă, care înţeapă şi străpunge mâna oricui se 
sprijină pe ea: aşa este faraon, împăratul Egiptului, 
pentru toţi cei ce se încred în el.

Poate că îmi veţi spune: „În Domnul Dumnezeul 
nostru ne încredem.” Dar nu este El acela ale cărui 
înălţimi şi altare le-a îndepărtat Ezechia, zicând lui 
Iuda şi Ierusalimului: „Să vă închinaţi înaintea altaru-
lui acestuia la Ierusalim?»»“ (2 Regi 18:19-22).

2. Armata lui Ezechia este insuficientă și inadecvată ca să se 
poată împotrivi măreței oștiri imperiale:

„Acum fă o învoială cu stăpânul meu, împăratul 
Asiriei: îţi voi da două mii de cai, să vedem dacă poţi 
din partea ta să dai atâţia călăreţi ca să încalece pe ei.

Şi cum ai putea îndepărta o căpetenie din cei mai 
mici slujitori ai stăpânului meu? Îţi pui încrederea în 
Egipt pentru care şi călăreţi.“ (2 Regi 18:23-24).

3. Ezechia nu înțelege că providența divină a hotărât ca Asiria 
să vină acum împotriva lui Iuda:

„De altfel, oare fără voia Domnului m-am suit eu 
împotriva acestui loc, ca să-l nimicesc? Domnul mi-a 
zis: «Suie-te împotriva ţării acesteia şi nimiceşte-o.»“ 
(2 Regi 18:25).

Autorul cărții Cronici daugă câteva amănunte la această 
întâmplare:

„Slujitorii lui Sanherib au mai vorbit şi alte lucruri 
împotriva Domnului Dumnezeu şi împotriva robului 



386

Său Ezechia. Şi a trimis o scrisoare batjocoritoare 
pentru Domnul Dumnezeul lui Israel, vorbind astfel 
împotriva Lui: 

«După cum dumnezeii neamurilor celorlalte ţări 
n-au putut să izbăvească pe poporul lor din mâna 
mea, tot aşa nici Dumnezeul lui Ezechia nu va izbăvi 
pe poporul Său din mâna mea.»

Slujitorii lui Sanherib au strigat cu glas tare în lim-
ba evreiască, pentru ca să arunce groaza şi spaima în 
poporul din Ierusalim, care era pe zid, şi să poată pune 
astfel stăpânire pe cetate.

Au vorbit despre Dumnezeul Ierusalimului ca des-
pre dumnezeii popoarelor pământului, care sunt 
lucrarea mâinilor omeneşti.“ (2 Cron. 32:16-19).  

O negociere preţioasă cu Dumnezeu

Înșelat în așteptările lui de a cumpăra pacea cu asirienii, Eze-
chia se hotărăște să negocieze cu Dumnezeu. Când nu mai are ce 
să facă, face tocmai ceea ce trebuia să facă de la început. Speriat 
de purtătorul de cuvânt al lui Sanherib, Ezechia trimite un mesa-
ger la purtătorul de cuvânt al lui Dumnezeu, proorocul Isaia. Cele 
întâmplate atunci ne-au fost relatat pe larg în 2 Regi 19 și Isaia 
37:

„Când a auzit împăratul Ezechia lucrul acesta, şi-a 
sfâşiat hainele, s-a acoperit cu un sac şi s-a dus în Casa 
Domnului. 

A trimis pe Eliachim, căpetenia casei împăratului, 
pe Şebna, logofătul, şi pe preoţii cei mai bătrâni, 
acoperiţi cu saci, la proorocul Isaia, fiul lui Amoţ. 

Şi i-au zis: «Aşa vorbeşte Ezechia: ‘Ziua aceasta 
este o zi de necaz, de pedeapsă şi de ocară; căci copiii 
sunt aproape să iasă din pântecele mamei, şi nu este 
putere pentru naştere.

Poate că Domnul, Dumnezeul tău, a auzit toate 
cuvintele lui Rabşache, pe care l-a trimis împăratul 
Asiriei, stăpânul său, să batjocorească pe Dumnezeul 



387

cel Viu, şi poate că Domnul, Dumnezeul tău, îl va pe-
depsi pentru cuvintele pe care le-a auzit. Înalţă, dar, o 
rugăciune pentru ceilalţi care au mai rămas.’»

Slujitorii împăratului Ezechia s-au dus, dar, la 
Isaia. Şi Isaia le-a zis: «Iată ce să spuneţi stăpânului 
vostru: ‘Aşa vorbeşte Domnul: Nu te speria de cuvin-
tele pe care le-ai auzit şi prin care M-au batjocorit 
slujitorii împăratului Asiriei. Voi pune în el un duh 
care îl va face ca, la auzul unei veşti pe care o va primi, 
să se întoarcă în ţara lui; şi-l voi face să cadă ucis de 
sabie în ţara lui.’»“ (2 Regi 19:1-7).

Pus în mișcare de rugăciunea lui Ezechia, Dumnezeu a început 
să miște roțile istoriei împotriva oștirii imperiale:

„Rabşache, plecând, a găsit pe împăratul Asiriei 
luptând împotriva Libnei, căci aflase de plecarea lui 
din Lachis. 

Atunci împăratul Asiriei a primit o veste cu privire 
la Tirhaca, împăratul Etiopiei. I s-a spus: «Iată că ace-
la a pornit cu război împotriva ta.»“ (2 Regi 19:8-9a).

Crezând că va pune repede capăt acestor mici răscoale 
ale supușilor imperiali, Rabșache îl asigură pe Ezechia că 
circumstanțele îi dau doar o perioadă de răgaz ca să se gândească 
bine și să înțeleagă că nici un Dumnezeu nu poate sta împotriva 
teribilelor armate ale Imperiului Asirian:

„Şi împăratul Asiriei a trimes soli din nou lui Eze-
chia, zicând: «Aşa să vorbiţi lui Ezechia, împăratul 
lui Iuda: ‘Să nu te înşele Dumnezeul tău, în care te 
încrezi, zicând: „Ierusalimul nu va fi dat în mâinile 
împăratului Asiriei.’“ 

,,Iată, ai auzit ce au făcut împăraţii Asiriei tuturor 
ţărilor, şi cum le-au nimicit; şi tu, să fii izbăvit! Dum-
nezeii neamurilor pe cari le-au nimicit părinţii mei, au 
izbăvit ei pe Gozan, Haran, Reţef, şi pe fiii lui Eden din 
Telasar? 

Unde este împăratul Hamatului, împăratul Arpa-
dului, şi împăratul cetăţii Sefarvaimului, Henei şi 
Ivei?“ (2 Regi 19:9b-13).



388

Însă, Ezechia deja învățase să nu mai negocieze cu oamenii; 
și, drept consecinţă, s-a dus cu scrisoarea să negocieze direct cu 
Dumnezeu.:

„Ezechia a luat scrisoarea din mâna solilor, şi a 
citit-o. Apoi s-a suit la Casa Domnului, şi a întins-
o înaintea Domnului, căruia i-a făcut următoarea 
rugăciune: 

«Doamne, Dumnezeul lui Israel, care şezi pe 
heruvimi! Tu eşti singurul Dumnezeu al tuturor 
împărăţiilor pământului! Tu ai făcut cerurile şi 
pământul. 

Doamne, pleacă-Ţi urechea, şi ascultă! Doamne, 
deschide-Ţi ochii, şi priveşte! Auzi cuvintele lui San-
herib, care a trimis pe Rabşache să batjocorească pe 
Dumnezeul cel Viu. 

Da, Doamne, este adevărat că împăraţii Asiriei, 
au nimicit neamurile şi le-au pustiit ţările, şi că au 
aruncat în foc pe dumnezeii lor; dar ei nu erau dumne-
zei, ci erau lucrări făcute de mâna omului, erau lemn şi 
piatră; şi i-au nimicit. 

Acum, Doamne, Dumnezeul nostru, izbăveşte-ne 
din mâna lui Sanherib, ca să ştie toate împărăţiile 
pământului că numai Tu eşti Dumnezeu, Doamne!»“ (2 
Regi 19:14-19).

Proorocul Isaia, purtătorul de cuvânt al lui Dumnezeu, a ve-
nit repede cu răspunsul. Sanherib și Rabșache depășiseră limita 
răbdării lui Dumnezeu. Obrăznicia lor scuipase înspre Tronul Ce-
lui Preaînalt. Provocarea lor întrecuse limita admisă. Cei ce s-au 
crezut mai puternici decât toți dumnezeii, trebuiau acum să simtă 
suflarea fierbinte a mâniei divine. Lutul vorbise împotriva olaru-
lui și creatura se obrăznicise înaintea Creatorului:

„Atunci Isaia, fiul lui Amoţ, a trimis să spună lui 
Ezechia: Aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeul lui Israel: 
«Am auzit rugăciunea pe care Mi-ai făcut-o cu privire 
la Sanherib, împăratul Asiriei. 

Iată cuvântul pe care l-a rostit Domnul împotriva 
lui: 



389

‘Fecioara, fiica Sionului, te dispreţuieşte şi râde 
de tine („fecioria“ menţionată aici nu este o apreciere 
a moralității, ci o aluzie a faptului că Ierusalimul nu 
fusese niciodată străpuns de o cucerire străină – n.a); 
fata Ierusalimului dă din cap după tine.’ 

«Pe cine ai batjocorit şi ai ocărât tu? Împotriva cui 
ai ridicat glasul? Şi împotriva cui ţi-ai ridicat ochii? 
Împotriva Sfântului lui Israel! 

Prin solii tăi, ai batjocorit pe Domnul, şi ai zis: 
‘Cu mulţimea carelor mele, am suit vârful munţilor, 

coastele Libanului! Voi tăia cei mai înalţi cedri ai lui, 
cei mai frumoşi chiparoşi ai lui, şi voi atinge creasta 
lui cea mai înaltă, pădurea lui care este ca o grădină 
de poame; am săpat, şi am băut ape străine, şi voi seca 
cu talpa picioarelor mele toate râurile Egiptului.’

N-ai auzit că Eu de mult am pregătit aceste lucruri, 
şi că le-am hotărât din vremurile vechi? Acum, însă, 
am îngăduit să se împlinească, şi să prefaci cetăţi 
întărite în mormane de dărâmături. 

Locuitorii lor sunt neputincioşi, îngroziţi şi 
înmărmuriţi; au ajuns ca iarba de pe câmp şi ca 
verdeaţa fragedă, ca iarba de pe acoperişuri şi ca 
grâul care se usucă înainte de a-i da spicul. 

Dar ştiu când stai jos, când ieşi şi când intri, şi 
când eşti furios împotriva Mea. 

Pentru că eşti furios împotriva Mea, şi pentru că 
trufia ta a ajuns până la urechile Mele, de aceea voi 
pune belciugul Meu în nările tale, şi zăbala Mea între 
buzele tale, şi te voi face să te întorci pe drumul pe care 
ai venit.’ »

«Acesta să-ţi fie semnul: Anul acesta veţi mân-
ca ce creşte de la sine, şi al doilea an ce va răsări din 
rădăcinile rămase; dar în al treilea an veţi semăna, 
veţi secera, veţi sădi vii, şi veţi mânca din rodul lor. 

Rămăşiţa din casa lui Iuda, ce va mai rămâne, va 
prinde iarăş rădăcini dedesubt, şi deasupra va da rod. 
Căci din Ierusalim va ieşi o rămăşiţă, şi din muntele 
Sionului cei scăpaţi. Iată ce va face râvna Domnului 
oştirilor. 



390

De aceea, aşa vorbeşte Domnul asupra împăratului 
Asiriei: ‘Nu va intra în cetatea aceasta, nici nu va 
arunca săgeţi în ea, nu va sta înaintea ei cu scuturi, şi 
nu va ridica întărituri de şanţuri împotriva ei. Se va 
întoarce pe drumul pe care a venit, şi nu va intra în ce-
tatea aceasta, zice Domnul. Căci Eu voi ocroti cetatea 
aceasta ca s-o mântuiesc, din pricina Mea, şi din pri-
cina robului Meu David.’»“ (2 Regi 19: 20-34).

Ezechia și ceilalți iudei care au venit înaintea lui Dumnezeu 
speriați și cu hainele sfâșiate au reușit să miște inima Celui ce ve-
ghea asupra soartei lor. 

Din toată oștirea cerească, Domnul oștirilor n-a trebuit să 
pună în mișcare decât un singur înger ca să nimicească oastea 
asiriană și planurile împăratului lor îngâmfat. Da, Dumnezeu n-a 
avut nevoie de doi îngeri, ci doar de unul singur ca să facă aceasta:

„În noaptea aceea, a ieşit îngerul Domnului, şi a 
ucis în tabăra asirienilor o sută optzeci şi cinci de mii 
de oameni. Şi când s-au sculat dimineaţa, iată că toţi 
erau nişte trupuri moarte. 

Atunci Sanherib, împăratul Asiriei, şi-a ridicat 
tabăra, a plecat şi s-a întors; şi a locuit la Ninive. Şi, 
pe când se închina în casa dumnezeului său Nisroc, 
Adramelec şi Şareţer, fiii săi, l-au ucis cu sabia, şi au 
fugit în ţara Ararat. Şi, în locul lui, a domnit fiul său 
Esar-Hadon.“ (2 Regi 19:35-37).

De atunci a rămas în popor expresia: „S-au culcat sănătoși și 
s-au sculat morți!“ 

Minunea aceasta făcută de Dumnezeu în folosul evreilor este 
extrem de impresionantă, fiind demnă de a fi pusă alături de 
trecerea Mării Roșii, precum și de biruința câştigată împotriva 
imensei oștiri a lui Sisera. 

Vestea despre isprava făcută de Dumnezeu pentru Ezechia s-a 
răspândit foarte repede în sânul popoarelor din jur:

„Astfel a scăpat Domnul pe Ezechia şi pe locuitorii 
Ierusalimului din mâna lui Sanherib, împăratul Asi-
riei, şi din mâna tuturor, şi i-a ocrotit împotriva celor 
ce-i împresurau. 



391

Mulţi au adus Domnului daruri în Ierusalim, şi au 
adus daruri bogate lui Ezechia, împăratul lui Iuda, 
care de atunci s-a înălţat în ochii tuturor popoarelor.“ 
(2 Cron. 32:22-23).

O negociere pregătitoare prin …boală

Oare ce-l determinase pe Ezechia să nu mai negocieze cu oa-
menii și să stea de vorbă numai cu Dumnezeu? Textul ne spune 
că schimbarea lui Ezechia s-a făcut din cauza unei experiențe per-
sonale. Ezechia avusese o negociere cu Dumnezeu pe viață și pe 
moarte la finalul căreia Dumnezeu i-a dăruit … încă cincisprezece 
ani de viață. 

Următoarele pasaje: 2 Regi 20:1-11; 2 Cronici 32:24-26 și Isaia 
38:1-8 ne dau detalii despre boala și însănătoșirea lui Ezechia. 
Evenimentul s-a petrecut „pe vremea aceea“, adică în timp ce Ie-
rusalimul era asediat de asirieni. Aceasta reiese foarte clar din 2 
Regi 20:6.  Dar să citim de la început:

„În vremea aceea, Ezechia a fost bolnav pe moarte. 
Proorocul Isaia, fiul lui Amoţ, a venit la el, şi i-a 

zis: «Aşa vorbeşte Domnul: ‘Rânduieşte ce ai de rân-
duit casei tale, căci vei muri, şi nu vei mai trăi.’» 

Ezechia s-a întors cu faţa la perete, şi a făcut 
Domnului următoarea rugăciune: «Doamne, adu-
Ţi aminte că am umblat înaintea Feţei Tale cu 
credincioşie şi curăţie de inimă, şi am făcut ce este bine 
înaintea Ta!» 

Şi Ezechia a vărsat multe lacrimi.“ (2 Regi 20:1-3). 

Să-l fi pedepsit oare Dumnezeu pe Ezechia pentru că Se mâ-
niase pe el? Se prea poate. Ezechia a fost și el un om mușcat de 
mândrie (2 Cron. 32:25). Eu cred însă că Dumnezeu a vrut să-l 
mustre pe Ezechia pentru că încercase să negocieze cu Sanherib, 
în loc să se încreadă din toată inima în El. 

Pentru a-i da o lecție, Dumnezeu l-a pus în faţa unei probleme 
de viață și de moarte; dar de data aceasta, soarta lui nu se pu-
tea rezolva nici cu bani și nici cu armata. Dumnezeu îl lovise cu 



392

o boală de moarte pe care numai El o putea vindeca. Ezechia a 
înțeles bine despre ce era vorba, s-a separat de ceilalți și a stat 
singur de vorbă cu Dumnezeu. Experiența aceasta l-a schimbat 
din temelie pe Ezechia. Așa după cum am văzut mai înainte, din 
experiența aceasta, s-a născut apoi „încrederea“ de care s-a mirat 
şi împăratul Asiriei, precum și hotărârea de a nu mai vorbi cu oa-
menii despre problemele lui Dumnezeu, ci cu Dumnezeu despre 
problemele oamenilor.

„Isaia, care ieşise, n-ajunsese încă în curtea din 
mijloc, când Cuvântul Domnului i-a vorbit astfel: 
«Întoarce-te şi spune lui Ezechia, căpetenia poporului 
Meu: ‘Aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeul tatălui tău 
David: 

Ţi-am auzit rugăciunea, şi ţi-am văzut lacrimile. 
Iată că te voi face sănătos; a treia zi, te vei sui la Casa 
Domnului. Voi mai adăuga cincisprezece ani la zilele 
tale. Te voi izbăvi, pe tine şi cetatea aceasta, din mâna 
împăratului Asiriei, şi voi ocroti cetatea aceasta, din 
pricina Mea, şi din pricina robului Meu David.’ »“ (2 
Regi 20:4-6).

Faptul că Dumnezeu promite izbăvirea cetății din ,,mâna 
împăratului Asiriei“ ne îndreptățește să credem că această în-
tâmplare s-a petrecut pe vremea asediului cetății. Speriat de 
puterea împăratului Asiriei, Ezechia avea nevoie să cunoască pu-
terea extraordinară a lui Dumnezeu. Cel care poate mișca cerul și 
pământul a fost atunci la lucru pentru a mișca inima lui Ezechia 
spre a-l determina să aibă o încredere deplină în El:

„Isaia a zis: «Luaţi o turtă de smochine.» Au luat-o 
şi au pus-o pe umflătură. Şi Ezechia s-a vindecat. Eze-
chia zisese lui Isaia: «După care semn voi cunoaşte că 
mă va vindeca Domnul, şi că mă voi sui a treia zi la 
Casa Domnului?» 

Şi Isaia a zis: «Iată, din partea Domnului, semnul 
după care vei cunoaşte că Domnul va împlini cuvân-
tul pe care l-a rostit: ‘Cum vrei: să treacă umbra peste 
zece trepte înainte, sau să dea înapoi cu zece trepte?’ 



393

Ezechia a răspuns: «Nu este mare lucru ca umbra 
să treacă înainte peste zece trepte; ci mai bine să se 
dea înapoi cu zece trepte.» 

Atunci, Isaia, proorocul, s-a rugat Domnului, şi 
Domnul a dat cu zece trepte înapoi umbra din locul în 
care se pogorâse pe cadranul soarelui lui Ahaz.»“ (2 
Regi 20:7-11).

Ca și Ghedeon altădată, pentru a se putea întări în credință, 
Ezechia are parte de o experiență miraculoasă cu Dumnezeu. S-a 
oprit Pământul pe orbita lui, sau a fost perturbată mișcarea pla-
netelor în jurul Soarelui? Nu știm și nici nu este treaba noastră să 
întrebăm. O minune rămâne minune tocmai prin faptul că Dum-
nezeu a ales ca deocamdată să nu ne-o explice. Reacția noastră 
în fața minunilor nu trebuie să fie curiozitatea, ci încrederea 
deplină.

 d. Psalmii lui Ezechia (Isaia 38:9-22)

Profetul Isaia notează psalmul de laudă pe care l-a scris Eze-
chia după ce a fost vindecat și a primit vestea că Dumnezeu îi va 
da încă cincisprezece ani de viață. Este foarte interesant că ni s-a 
păstrat o colecție de exact cincisprezece psalmi „ai treptelor“ (Ps. 
120 – 134). Cartea proverbelor ne spune că Ezechia a fost preo-
cupat de spiritualitatea poporului și a plătit oameni pricepuți să 
adune pilde ale lui Solomon care circulau pe cale orală și intraseră 
în tradiția populară:

„Iată încă vreo câteva din Pildele lui Solomon, 
strânse de oamenii lui Ezechia, împăratul lui Iuda“ 
(Prov. 25:1).

S-ar prea putea ca Ezechia să mai fi scris și alți psalmi (Isaia 
38:20). Noi îl avem numai pe acesta și, analizându-l, putem să ne 
facem o părere despre pătrunderea spirituală a împăratului de pe 
tronul Ierusalimului.

„Cântarea lui Ezechia, împăratul lui Iuda, cu prile-
jul bolii şi însănătoşirii lui. 



394

,,Ziceam: «În cei mai buni ani ai vieţii mele trebuie 
să mă duc la porţile Locuinţei morţilor! Sunt pedepsit 
cu pierderea celorlalţi ani ai mei, care îmi mai rămân! 
»“ (Isaia 38:9-10).

Ezechia vede viața ca pe o călătorie spre moarte și se plânge că 
a lui este una prea scurtă. Ezechia avea pe atunci 37 sau 38 de ani. 

„Ziceam: «Nu voi mai vedea pe Domnul, pe Dom-
nul, în pământul celor vii; nu voi mai vedea pe nici un 
om în Locuinţa morţilor! 

Locuinţa mea este luată şi mutată de la mine, ca o 
colibă de păstori. 

Îmi simt firul vieţii tăiat ca de un ţesător, care 
m-ar rupe din ţesătura lui. Până deseară îmi vei pune 
capăt.»“ (Isaia 38:11-12).Ezechia nu socotește viața 
ca o încetare a existenţei, ci doar ca pe o strămutare 
în altă parte, asemenea unei locuințe temporare a 
păstorilor care se mută dintr-un loc în altul.

„Am strigat până dimineaţa; ca un leu, îmi zdro-
bise toate oasele! Până deseară îmi vei pune capăt. 
Ciripeam ca o rândunică, croncăneam ca un cocor, şi 
gemeam ca o porumbiţă. 

Ochii mei priveau topiţi spre cer: «Doamne, sunt în 
necaz, ajută-mă!»“ (Isaia 38:13-14).

Ezechia și-a dat seama că soarta lui este în mâna lui Dum-
nezeu, „leul“ suveran peste toți și toate. El se declară la fel de 
dependent de Dumnezeu ca toate celelalte creaturi de sub soare.  
Dar oare va primi el un răspuns favorabil la cererea sa smerită?

„Ce să mai spun? El mi-a răspuns şi m-a ascultat. 
Acum voi umbla smerit până la capătul anilor mei, 
după ce am fost întristat astfel. 

Doamne, prin îndurarea Ta se bucură omul de 
viaţă, prin ea mai am şi eu suflare, căci Tu mă faci 
sănătos şi îmi dai iarăş viaţa. 

Iată, chiar suferinţele mele erau spre mântuirea 
mea; Tu ai găsit plăcere să-mi scoţi sufletul din groa-
pa putrezirii. Căci ai aruncat înapoia Ta toate păcatele 
mele!“ (Isaia 38:15-17).



395

Ezechia proclamă îndurarea și harul divin care i-a fost bine-
voitor. Izbăvirea divină este o ocazie de smerenie. Împăratul 
înțelege că întreaga întâmplare a fost doar o lecție prin care Du-
mnezeu a vrut să-l corecteze și să-l învețe dependența totală de 
puterea și harul lui Dumnezeu. 

„Căci nu Locuinţa morţilor Te laudă, nu moartea 
Te măreşte, şi cei ce s-au pogorât în groapă nu mai 
nădăjduiesc în credincioşia Ta. 

Ci cel viu, da, cel viu Te laudă, ca mine astăzi. Tatăl 
face cunoscut copiilor săi credincioşia Ta. Domnul m-a 
mântuit! De aceea, în toate zilele vieţii noastre vom 
suna din coardele instrumentelor noastre, în Casa 
Domnului.“ (Isaia 38:18-20).

Ezechia vede izbăvirea și mântuirea divină ca pe o metodă 
prin care Dumnezeu îi întoarce pe oameni la atitudinea pe care ar 
fi trebuit să o aibă dintotdeauna, una de laudă și de propovăduire 
a Numelui lui Dumnezeu printre toate popoarele. Concluzia lui 
este sinonimă cu strategia divină enunțată în psalmi:

„Cheamă-Mă în ziua necazului, şi Eu te voi izbăvi, 
iar tu Mă vei proslăvi!“ (Ps. 50:15).

e. Lăudăroșenia lui Ezechia   
(2 Regi 20:12-19; 2 Cron. 32:27-31; Isaia 39)

Din nefericire, noi, oamenii, învățăm greu și uităm repede! Cel 
care nu învață temeinic din greșelile trecutului este condamnat să 
le repete! 

Ajuns o celebritate a vremii prin izbăvirile pe care i le dăruise 
Domnul, Ezechia a devenit un om lăudăros și mândru. Inspirat 
parcă de zicala: „Dușmanul dușmanului meu îmi este prieten“, 
Ezechia s-a arătat prietenos și a căutat să-l impresioneze pe 
împăratul Babilonului, care se ridica în Orient ca o mare putere 
care amenința dominarea imperială a Asiriei. Prin aceasta, Eze-
chia dovedește că n-a învățat mai nimic din lecția primită și a 
încercat iar să negocieze cu oamenii, în loc să se ferească de ei și 
să se încreadă din toată inima doar în Dumnezeu.



396

„În acelaşi timp, Berodac-Baladan, fiul lui Baladan, 
împăratul Babilonului, a trimis o scrisoare şi un dar 
lui Ezechia, căci auzise de boala lui Ezechia. 

Ezechia a ascultat pe soli, şi le-a arătat locul unde 
erau lucrurile lui de preţ, argintul şi aurul, mirodeniile 
şi untdelemnul cel scump, casa lui cu arme şi tot ce se 
afla în vistieriile lui: n-a fost nimic pe care să nu li-l 
fi arătat Ezechia în casa lui şi în toate moşiile lui.“ (2 
Regi 20:12-13).

În loc să-L laude pe Dumnezeu, Ezechia a început să se laude 
cu binecuvântările dumnezeieşti înaintea oamenilor:

„Ezechia a avut multe bogăţii şi multă slavă. Şi-a 
făcut vistierii de argint, de aur, de pietre scumpe, de 
mirodenii, de scuturi, şi de toate lucrurile care se pot 
dori; hambare pentru roadele de grâu, de must şi de 
untdelemn, grajduri pentru tot felul de vite, şi staule 
pentru oi. 

Şi-a zidit cetăţi, şi a avut belşug de boi şi de oi; căci 
Dumnezeu îi dăduse multe avuţii. Tot Ezechia a astu-
pat şi gura de sus a apelor Ghihon, şi le-a adus în jos 
spre apus de cetatea lui David.“ (2 Cron 32:27-30).

Sub temelia de stâncă a Ierusalimului se află și astăzi un 
tunel de 490 de metri numit „tunelul lui Ezechia“. Turiștii care 
vizitează orașul pot merge prin el prin apa adusă de Ezechia din 
pârâul Ghihon în scăldătoarea Siloamului. Ascuns timp de veacu-
ri și astupat de aluviuni, tunelul a fost redescoperit în anul 1910.

„Ezechia a izbutit în toate lucrările lui. Însă, când 
au trimis căpeteniile Babilonului soli la el să întrebe 
de minunea care avusese loc în ţară, Dumnezeu l-a 
părăsit ca să-l încerce, pentru ca să cunoască tot ce 
era în inima lui.“ (2 Cron. 32:31).

Dacă Ezechia ar fi trecut cu bine acest examen, alta ar fi fost 
probabil soarta Regatului lui Iuda. Amabilitatea trimișilor de la 
Babilon s-a dovedit în timp doar o ocazie de a spiona țara pentru 
cuceririle viitoare. Ezechia scăpase de amenințarea leului, dar a 
căzut în cursa ispititoare a șarpelui din Babilon. Încă o dată, s-a 
putut vedea că prietenia oamenilor este vrăjmășie cu Dumnezeu 



397

și cel ce se reazimă pe oameni se sprijină pe o trestie ruptă ca-
re-l va răni. Iată mesajul mustrător pe care l-a trimis Dumnezeu 
lăudărosului Ezechia prin profetul Isaia:

„Proorocul Isaia a venit în urmă la împăratul Eze-
chia, şi i-a zis: «Ce au zis oamenii aceia, şi de unde au 
venit la tine?» Ezechia a răspuns: «Au venit dintr-o 
ţară depărtată, din Babilon.» 

Isaia a mai zis: «Ce au văzut în casa ta?» Ezechia 
a răspuns: «Au văzut tot ce este în casa mea: n-a fost 
nimic în vistieriile mele pe care să nu li-l fi arătat.» 

Atunci Isaia a zis lui Ezechia: «Ascultă cuvântul 
Domnului! Iată că vor veni vremuri când vor duce în 
Babilon tot ce este în casa ta şi ce au strâns părinţii 
tăi până în ziua de azi; nu va rămânea nimic, zice 
Domnul. Şi vor lua din fiii tăi, cari vor ieşi din tine, pe 
cari-i vei naşte, şi-i vor face fameni slujitori în casa 
împăratului Babilonului. »“ (2 Regi 20:14-18).

Ezechia suferea iar de mândrie. El vorbește despre „casa mea“ 
și „vistieriile mele“, de parcă nu erau toate ale Domnului!

Profetul Isaia anunță că nu Asiria, ci Babilonul va cuceri Ieru-
salimul și îi va duce în robie pe cetățenii din Regatul de Sud. Acest 
trist eveniment avea să se întâmple pe vremea regelui Zedechia (2 
Regi 24:13). Profetul Isaia știa deja o mulțime de lucruri despre 
viitorul Babilonului (Isaia 13 - 14 și 2:1-10). 

Într-adevăr, după o  sută de ani de la moartea lui Ezechia, 
oştile Babilonului au venit, au distrus Ierusalimul și au dărâmat 
Templul, iar urmașii marelui rege au fost duși în robie împreună 
cu toate averile lor. Unul dintre cei ce au trebuit să plătească pen-
tru greșelile lui Ezechia, unul dintre tinerii care au fost făcuți 
„fameni slujitori în casa împăratului Babilonului“ a fost Daniel, 
profetul. Dumnezeu i-a dus pe evrei în Babilon pentru că asta și-a 
dorit Ezechia. „Babilon ați vrut, Babilon vă dau!“ Șaptezeci de ani 
de robie în Babilon i-au făcut să se sature de încrederea pusă în 
idoli și în oameni. De atunci și până azi, evreii știu că, în afară 
de Dumnezeu, nu se pot încrede în nimeni. Nici în celelalte mari 
puteri din istorie: Grecia, Siria și Roma, dar nici în marile puteri 
actuale, cum ar fi: Rusia, Anglia, America, Italia sau Franța.  La 
prima vedere, reacția lui Ezechia ar putea părea una egoistă:



398

„Ezechia a răspuns lui Isaia: «Cuvântul Domnului, 
pe care l-ai rostit, este bun.» Şi a adăugat: «Căci va fi 
pace şi linişte în timpul vieţii mele!»“ (2 Regi 20:19).

Totuşi, trebuie să nu uităm faptul că pe când făcea aceste 
afirmaţii, Ezechia se afla sub amenințarea Asiriei, iar vorbele lui 
Isaia au însemnat pentru el că asediul va fi ridicat, iar generația 
lui nu va cunoaște grozăvia unui măcel. 

Potrivit datelor istorice de care dispunem azi, asirienii au fost 
cel mai teribil și crud popor. Ca să semene spaimă și să descu-
rajeze orice opoziție, asirienii îi jupuiau de vii pe cei care aveau 
îndrăzneala să li se opună și să reziste cuceririi. Nu este de mirare 
că Ezechia a răsuflat ușurat când a aflat că Dumnezeu îi va scuti 
să treacă printr-o asemenea experiență. Răspunsul dat de el lui 
Isaia trebuie interpretat ca o acceptare a hotărârii divine. În ciuda 
scăderilor lui, Ezechia a avut toată viața un respect deosebit față 
de Domnul și a primit mustrările venite din partea Lui cu smere-
nie și respect. Profetul Ieremia l-a dat ca exemplu demn de urmat 
tuturor regilor pe care-i mustră Dumnezeu:

„Mica din Moreşet proorocea pe vremea lui Eze-
chia, împăratul lui Iuda, şi spunea întregului popor al 
lui Iuda: 

«Aşa vorbeşte Domnul oştirilor: ’Sionul va fi arat 
ca un ogor, Ierusalimul va ajunge un morman de pie-
tre, şi muntele Casei Domnului o înălţime acoperită cu 
păduri.’ 

L-a omorât însă oare Ezechia, împăratul lui Iuda, 
şi tot Iuda? Nu s-a temut Ezechia de Domnul? Nu s-a 
rugat el Domnului? Şi atunci Domnul S-a căit de răul 
pe care-l rostise împotriva lor. Şi noi să ne împovărăm 
sufletul cu o nelegiuire aşa de mare?»“ (Ieremia 
26:18-19).

Cel ce știe să se pocăiască și respectă hotărârile Domnului are 
parte de binecuvântare. Smerenia lui Ezechia i-a adus favoarea 
divină. Viața lui a fost o împletire de lucruri bune și slăbiciuni. 
Este adevărat că n-a rezistat la belșug și a căzut sub ispita 
lăudăroșeniei, încrezându-se uneori prea mult în oameni, dar la 
fel de adevărat este și că Ezechia a fost un om al încrederii în Du-
mnezeu, al rugăciunii, al curajului, al înțelepciunii și al spiritului 



399

de prevedere. Omul acesta a fost iubit de Dumnezeu și de oamenii 
din împărăția lui. Când a murit, a fost lăudat și plâns ca una din-
tre marile căpetenii ale poporului lui Dumnezeu:

„Celelalte fapte ale lui Ezechia, şi faptele lui evla-
vioase, sunt scrise în vedenia proorocului Isaia, fiul lui 
Amoţ, în cartea împăraţilor lui Iuda şi Israel. 

Ezechia a adormit cu părinţii săi, şi l-au îngropat 
în cel mai bun loc al mormintelor fiilor lui David. Tot 
Iuda şi locuitorii Ierusalimului i-au dat cinste la moar-
te.“ (2 Cron. 32:32-33).

Numele lui Ezechia este menționat pe „prisma lui Sanherib“, 
una dintre marile descoperiri arheologice. Datată cam de prin 
anul 691 î.Hr., prisma a fost descoperită la Ninive și este expusă 
astăzi la Institutul Oriental al Universității din Chicago. În cu-
prinsul inscripţiei respective, Sanherib oferă varianta personală 
a evenimentelor, lăudându-se că l-a închis pe Ezechia cu prilejul 
asedierii Ierusalimului „ca pe o pasăre într-o colivie“.



400



401

C
hem

area tronului

39.  
 

Manase, cel mai rău rege al lui Iuda 
 (2 Regi 21; 2 Cronici 33:1-20)

Venind imediat după dosarul strălucitorului Ezechia, dosarul 
lui Manase este surprinzător de negru și de idolatru. Ezechia a 
fost suveranul cel mai apropiat de gloria împăratului David, dar 
la fel ca și David s-a dovedit a fi un tată care a eşuat. 

Manase, fiul lui Ezechia a fost cel mai rău rege care a domnit 
vreodată pe tronul de la Ierusalim. El a ajuns rege la vârsta de 
doisprezece ani și mai întâi a domnit împreună cu Ezechia, tatăl 
său, timp de unsprezece ani. Dintre toți regii lui Iuda, Manase a 
avut cea mai îndelungată domnie: cincizeci și cinci de ani. Proba-
bil că a fost rău încă de la început, dar cei din jur și-or fi zis: „O să 
crească și o să-i treacă.“ Dar nu i-a trecut!

 (1) Un nume cu o semnificație specială

„Manase avea doisprezece ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit cincizeci şi cinci de ani la Ierusa-
lim. Mamă-sa se numea Hefţiba.“ (2 Regi 21:1).



402

Edwin Thiele a ajuns la concluzia că Manase și-a început dom-
nia alături de tatăl său Ezechia în 697/696 î.Hr. și a domnit apoi 
singur din 687/686 î.Hr. până la moartea sa în 643/642 î.Hr. 

 William F. Albright  datează domnia lui Manase între 687 
– 642 î.Hr. (Edwin Thiele, „The Mysterious Numbers of the He-
brew Kings”, 3rd ed.; Grand Rapids: Zondervan/Kregel, 1983). 

Manase a fost primul rege din Regatul de Sud care n-a mai 
avut la nord regatul lui Israel, pe care asirienii îl cuceriseră 
aproximativ prin anul anul 720 î.Hr.

,,Manase“ înseamnă în traducere „uitare“ și este numele unuia 
din fiii născuți evreului Iosif de egipteanca Asnat, fata lui Poti-
Fera (Gen. 41:50-51). Cel de al doilea copil al lui Iosif s-a numit 
„Efraim“ („Domnul m-a făcut roditor“). Cele două nume și tra-
ducerea lor pun la dispoziția noastră un foarte interesante joc 
de cuvinte. Din combinația celor două traduceri putem scoate 
enunțul unor principii divine: „Cine se încrede în Dumnezeu este 
binecuvântat și uită de necazuri, dar cine îl uită pe Dumnezeu în 
mijlocul binecuvântărilor va avea parte numai de necazuri.“ Este 
o lecție pe care a trebuit să o învețe fiul lui Ezechia și am face bine 
s-o învățăm și noi.

În Geneza, Manase, fiul lui Iosif și-a căpătat numele acesta 
pentru că Iosif uitase „toate necazurile“. Însă, Manase, fiul lui 
Ezechia, a ajuns să uite nu necazurile, ci toate binecuvântările 
moștenite de la tatăl său. 

(2) Un nume belestemat

Manase „L-a uitat pe Dumnezeu“ și s-a aruncat cu capul 
înainte în mreaja celei mai crase idolatrii. Răul pe care l-a făcut 
Manase țării sale a fost ireparabil. El a reprezentat pentru Iuda 
ceea ce a fost Ahab pentru Regatul de Nord, în contrast catego-
ric cu David, regele model. Aceasta este caracterizarea pe care i-a 
făcut-o Dumnezeu Însuși:

„Voi întinde asupra Ierusalimului frânghia ca asu-
pra Samariei şi cumpăna ca asupra casei lui Ahab: şi 
voi curăţi Ierusalimul, ca o farfurie, care se curăţeşte, 



403

şi se răstoarnă cu faţa în jos, după ce a fost curăţită.“ 
(2 Regi 21:13).

Rapiditatea cu care Manase a reușit să aducă în țară idolatria 
cea mai îndrăcită arată că toate reformele din vremea lui Ezechia 
nu schimbaseră inimile oamenilor decât la suprafață. Dosarul lui 
Manase este scurt, dar consistent. El a îngrămădit păcat peste 
păcat, coborând Regatul de Sud la un nivel de păgânism inimagi-
nabil pentru urmașii lui Avraam:

„El a făcut ce este rău înaintea Domnului, după 
urâciunile neamurilor pe care le izgonise Domnul di-
naintea copiilor lui Israel. 

El a zidit din nou înălţimile, pe care le dărâmase 
tatăl său Ezechia, a ridicat altare lui Baal, a făcut un 
idol al Astarteii, cum făcuse Ahab, împăratul lui Israel, 
şi s-a închinat înaintea întregii oştiri a cerurilor şi i-a 
slujit.“ (2 Regi 21:2-3).

Închinarea la „oștirea cerului“ cuprindea închinarea la Soare, 
Lună, cele cinci planete cunoscute în lumea antică și constelațiile 
Zodiacului. Dintr-o singură lovitură, Manase a anulat toată isto-
ria evreilor în Canaan și a întors populația la idolatria popoarelor 
păgâne care fuseseră o urâciune înaintea Domnului. Idolatria de 
genul acesta fusese practicată și de generația blestemată care a 
trebuit să moară în pustie. Diaconul Ștefan o amintește în recapi-
tularea lui istorică:

„Atunci Dumnezeu S-a întors de la ei, şi i-a dat să 
se închine oştirii cerului, după cum este scris în cartea 
proorocilor: «Mi-aţi adus voi vite junghiate şi jertfe 
timp de patruzeci de ani în pustie, casă a lui Israel?... 

Aţi purtat cortul lui Moloh şi chipul stelei zeului 
Remfan, chipurile acelea, pe care le-aţi făcut ca să vă 
închinaţi lor! De aceea vă voi strămuta dincolo de Ba-
bilon. »“ (Fapte 7:42-43).

Manase n-a învățat nimic din pățania fraților lor evrei din Re-
gatul de Nord și a dus Regatul lui Iuda în starea de vinovăție care 
a atras deportarea lor și distrugerea Samariei:  



404

„Au părăsit toate poruncile Domnului, Dumnezeul 
lor, şi-au făcut viţei turnaţi, au făcut idoli de ai Astar-
teii, s-au închinat înaintea întregii oştiri a cerurilor, şi 
au slujit lui Baal. 

Au trecut prin foc pe fiii şi fiicele lor, s-au dedat la 
ghicire şi vrăjitorii, şi s-au vândut ca să facă ce este 
rău înaintea Domnului, mâniindu-L. 

De aceea Domnul S-a mâniat foarte tare împo-
triva lui Israel, şi i-a îndepărtat de la Faţa Lui. N-a 
rămas decât seminţia lui Iuda: şi chiar Iuda nu păzise 
poruncile Domnului, Dumnezeului lui, ci se luase după 
obiceiurile rânduite de Israel.“ (2 Regi 17:16-19).

„A zidit astfel altare în Casa Domnului, măcar că 
Domnul spusese: «În Ierusalim Îmi voi pune Numele.» 
A zidit altare întregii oştiri a cerurilor în cele două 
curţi ale Casei Domnului. 

Şi-a trecut pe fiul său prin foc; se îndeletnicea cu 
ghicirea şi vrăjitoria, şi a ţinut la el oameni care che-
mau duhurile şi ghiceau viitorul. A făcut din ce în ce 
mai mult ce este rău înaintea Domnului, mâniindu-L. 



405

A pus idolul Astarteii, pe care-l făcuse, în casa 
despre care Domnul spusese lui David şi fiului său So-
lomon: «În casa aceasta, şi în Ierusalim, pe care l-am 
ales din toate seminţiile lui Israel, vreau să pun pentru 
totdeauna Numele Meu. 

Nu voi mai muta piciorul lui Israel afară din ţara 
pe care am dat-o părinţilor lui, numai să aibă grijă să 
împlinească tot ce le-am poruncit şi toată legea pe care 
le-a dat-o robul Meu Moise.» 

Dar ei n-au ascultat; şi Manase a fost pricina pen-
tru care s-au rătăcit şi au făcut rău mai mult decât 
neamurile, pe care le nimicise Domnul dinaintea copii-
lor lui Israel.“ (2 Regi 21:4-9).

Dacă recunoașteți în enumerarea de mai sus unele prac-
tici prezente și în societatea „modernă“ veți vedea cât de mult 
am „evoluat“ și ne-am „civilizat“ între timp. În cazul generației 
lui Manase, dar și în cazul generației noastre, o nemaipomenită 
neascultare atrage după ea o pedeapsă nemaipomenită, și Dum-
nezeu nu întârzie să o anunțe prin proorocii Săi:

„Atunci Domnul a vorbit astfel prin robii Săi 
proorocii: 

«Pentru că Manase, împăratul lui Iuda, a săvârşit 
aceste urâciuni, pentru că a făcut mai rău decât tot ce 
făcuseră înaintea lui amoriţii, şi pentru că a făcut şi pe 
Iuda să păcătuiască prin idolii lui, iată ce zice Domnul, 
Dumnezeul lui Israel: 

‘Voi aduce peste Ierusalim şi peste Iuda nenorociri 
care vor asurzi urechile oricui va auzi vorbindu-se de 
ele. Voi întinde asupra Ierusalimului frânghia ca asu-
pra Samariei şi cumpăna ca asupra casei lui Ahab: şi 
voi curăţi Ierusalimul, ca o farfurie, care se curăţeşte, 
şi se răstoarnă cu faţa în jos, după ce a fost curăţită. 

Voi părăsi rămăşiţa moştenirii Mele, şi-i voi da în 
mâinile vrăjmaşilor lor; şi vor ajunge de jaful şi pra-
da tuturor vrăjmaşilor lor, pentru că au făcut ce este 
rău înaintea Mea şi M-au mâniat din ziua când au ieşit 
părinţii lor din Egipt, până în ziua de azi!’»“ (2 Regi 
21:10-15).



406

(3) Un nume de pomină

Sub conducerea lui Manase, evreii au păcătuit constant și 
cumulativ, iar acum se apropiau de limita răbdării divine. O 
păcătuire nemaipomenită a atras o pedeapsă nemaipomenită. 
Răul religios a avut consecință în răul social. Manase a părăsit 
religia Dumnezeului adevărat și a ajuns să-și impună după bunul 
plac voia proprie, trecând peste cadavrele oamenilor:

„Manase a vărsat de asemenea mult sânge nevi-
novat, până acolo încât a umplut Ierusalimul de la un 
capăt la altul, afară de păcatele pe care le-a săvârşit şi 
în care a târât şi pe Iuda, făcând ce este rău înaintea 
Domnului.“ (2 Regi 21:16).

Preocupat doar să motiveze pedepsirea celor două regate, 
autorul cărții Regi se oprește doar la partea rea a vieții lui Ma-
nase. Cartea Cronici ne dă însă și alte amănunte, dovedind că 
Manase a fost biruit de puterea harului lui Dumnezeu în cea de a 
doua parte a vieții sale.

„Domnul a vorbit lui Manase şi poporului său, dar 
ei n-au vrut să asculte. Atunci Domnul a trimis împo-
triva lor pe căpeteniile oştirii împăratului Asiriei, care 
au prins pe Manase şi l-au pus în lanţuri. 

L-au legat cu lanţuri de aramă, şi l-au dus la Ba-
bilon (Babilonul era pe atunci cea de a doua capitală 
a Asiriei, n.a.). Când a fost la strâmtorare, s-a rugat 
Domnului, Dumnezeului lui, şi s-a smerit adânc înain-
tea Dumnezeului părinţilor săi. 

I-a făcut rugăciuni; şi Domnul, lăsându-Se înduple-
cat, i-a ascultat cererile, şi l-a adus înapoi la Ierusalim 
în împărăţia lui. 

Şi Manase a cunoscut că Domnul este Dumnezeu. 
După aceea, a zidit afară din cetatea lui David, la 
apus, spre Ghihon în vale, un zid care se întindea până 
la poarta peştilor şi cu care a înconjurat dealul, şi l-a 
făcut foarte înalt. 

A pus şi căpetenii de război în toate cetăţile întărite 
ale lui Iuda. A înlăturat din Casa Domnului dumnezeii 
străini şi idolul Astarteii, a dărâmat toate altarele pe 



407

care le zidise pe muntele Casei Domnului şi la Ierusa-
lim, şi le-a aruncat afară din cetate. 

A aşezat din nou altarul Domnului, a adus pe el 
jertfe de mulţumire şi de laudă, şi a poruncit lui Iuda 
să slujească Domnului, Dumnezeului lui Israel.“ (2 
Cron. 33:10-16).

Regii duși robi de asirieni erau supuși la mari acte de cruzi-
me. Li se punea o verigă de fier care străpungea buzele sau falca 
și erau târâți cu lanțuri după carele învingătorilor. Probabil că o 
astfel de umilire și chin l-a făcut pe Manase să se întoarcă la Du-
mnezeu smerit și cu părere de rău pentru ceea ce făcuse în țară. 
Probabil că această smerire este motivul pentru care Dumnezeu 
i-a îngăduit să aibă o domnie așa de îndelungată. Însă, răul fusese 
săvârșit. Consecințele de lungă durată au fost imense. Răutatea 
lui Manase a fost citată drept cauza căderii Regatului de Sud:

„Lucrul acesta s-a întâmplat numai după porunca 
Domnului, care voia să lepede pe Iuda dinaintea Lui, 
din pricina tuturor păcatelor săvârşite de Manase, şi 
din pricina sângelui nevinovat pe care-l vărsase Ma-
nase, şi de care umpluse Ierusalimul. De aceea, lucrul 
acesta Domnul n-a vrut să-l ierte.“ (2 Regi 24:3-4).

„Domnul mi-a zis: «Chiar dacă Moise şi Samuel 
s-ar înfăţişa înaintea Mea, tot n-aş fi binevoitor faţă 
de poporul acesta. Izgoneşte-l dinaintea Mea, ducă-se! 
Şi dacă-ţi vor zice: ‘Unde să ne ducem?’ să le răspunzi: 
‘Aşa vorbeşte Domnul: 

La moarte cei sortiţi la moarte, la sabie cei sortiţi 
săbiei, la foamete cei sortiţi foametei, la robie cei 
sortiţi robiei! Căci voi trimIte împotriva lor patru 
feluri de nenorociri, zice Domnul: sabia, ca să-i 
ucidă, câinii ca să-i sfâşie, păsările cerului şi fiarele 
pământului, ca să-i mănânce şi să-i nimicească. Îi voi 
face de pomină pentru toate împărăţiile pământului, 
din pricina lui Manase, fiul lui Ezechia, împăratul 
lui Iuda, şi pentru tot ce a făcut el în Ieruslim.»“ (Ier. 
15:1-4).

Nu este de mirare că el n-a fost îngropat alături de ceilalți 
împărați ai lui Iuda, ci într-un mormânt din grădina casei lui:



408

„Manase a adormit cu părinţii săi, şi a fost îngro-
pat în grădina casei, în grădina lui Uza. Şi, în locul lui, 
a domnit fiul său Amon.“ (2 Regi 21:18).

Literatura rabinică pune uciderea lui Isaia pe seama lui Ma-
nase, iar unele variante ale Bibliei creștine conțin o carte numită 
„Rugăciunea lui Manase“, considerată însă apocrifă de evrei, ca-
tolici și protestanți.



409

C
hem

area tronului

 40. 
 

Amon, un apendice la domnia tatălui său  
(2 Regi 21:19-26)

Nici pe Amon nu l-au îngropat în mormintele regale de la Ie-
rusalim, ci alături de tatăl său, în grădina casei părintești (2 Regi 
21:26a).  A trebuit să aibă același sfârșit și aceeași evaluare pentru 
că și faptele lui au fost la fel de rele ca ale tatălui său. A fost încă 
o dovadă că pocăința lui Manase a venit prea târziu și n-a lăsat 
urme de durată:

„Amon avea douăzeci şi doi de ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit doi ani la Ierusalim. Mamă-sa se 
chema Meşulemet, fata lui Haruţ, din Iotba. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, cum 
făcuse tatăl său Manase; a umblat în toată calea în 
care umblase tatăl său, a slujit idolilor cărora slujise 
şi tatăl său, şi s-a închinat înaintea lor; a părăsit pe 
Domnul, Dumnezeul părinţilor săi, şi n-a umblat în 
Calea Domnului.“ (2 Regi 21:19-22).

După ce s-a pocăit, Manase a încercat să repare tot răul pe 
care l-a făcut în Ierusalim și în Iuda, dar a fost un loc în care nu 
l-a mai putut repara, şi anume în inima fiului său Amon. Tânărul 
acesta a fost mutilat prea adânc de păcatele tatălui său ca să mai 



410

poată fi reeducat de influența lui de după pocăință. În plus, cred 
că printre sfetnicii de la Curtea regală au existat și unii care s-au 
grăbit să-l încurajeze pe Amon să revină la rânduielile vechi. 

„Şi nu s-a smerit înaintea Domnului, cum se sme-
rise tatăl său Manase, căci Amon s-a făcut din ce în ce 
mai vinovat.“ (2 Cron. 33:23).

Cu cât a păcătuit mai mult, cu atât inima i s-a împietrit mai 
tare. Plata păcatului este moartea (Rom. 6:23). Amon, fiul lui 
Manase a domnit numai doi ani și a fost asasinat de câțiva dintre 
slujitorii săi. De ce l-au asasinat acei slujitori ai săi nu ni se spune, 
dar chiar și această omisiune ne face să credem că motivația lor 
nu a fost una spirituală.  Este mult mai probabil că asasinii au avut 
motive politice. Amon a fost probabil pro-Asiria, ca și tatăl său 
(La urma urmei, asirienii l-au eliberat și l-au reinstalat pe Amon 
pe tron!). Slujitorii lui erau pro-Babilon, neînțelegând totuşi că 
ridicarea Babilonului avea să ducă până la urmă la căderea Rega-
tului lui Iuda. Fiul lui Amon, Iosia, a fost pro-Babilon pe față și 
chiar și-a pierdut viața încercând să împiedice oastea Egiptului 
să vină în ajutorul Asiriei în războiul dus cu Babilonul. Faptul că 
cei de la Curte l-au ales pe Iosia și apoi i-au influențat în această 
direcție creșterea arată că ei n-au vrut în nici un chip ca rege un 
pro-asirian. 

„Slujitorii lui Amon au uneltit împotriva lui, şi au 
omorât pe împărat în casa lui. Dar poporul ţării a 
lovit pe toţi cei ce uneltiseră împotriva împăratului 
Amon; şi poporul ţării a pus împărat, în locul său, pe 
fiul său Iosia.“ (2 Regi 21:23-24).

Un rege rău, Ahaz, a fost tatăl lui Ezechia. Un rege bun, Eze-
chia, a fost tatăl lui Manase, cel mai rău dintre toți regii lui Iuda. 
Amon, fiul lui Manase cel care s-a „pocăit“, a făcut tot răul pe ca-
re-l făcuse tatăl său. Ioas, fiul lui Amon, va fi un rege bun, care, 
însă, o va sfârși rău. Cine crede că înțelege ceva din aceste suc-
cesiuni și se face că observă anumite tipare care impun anumite 
evenimente sau evoluții nu știe despre ce vorbește. Providența lui 
Dumnezeu lucrează pe căi necunoscute și neînțelese de oameni, 
întotdeauna binecuvântându-i pe cei buni și pedepsindu-i pe cei 
răi. 



411

C
hem

area tronului

41.  
 

Iosia, ultimul act de pocăință  
dinaintea prăbușirii  

(2 Regi 22:1 – 23:30; 2 Cron. 34:1 – 35:25)

Viața lui Iosia este un dosar din care învățăm diferența dintre 
a avea Cuvântul Domnului, a auzi Cuvântul Domnului și a asculta 
de Cuvântul Domnului. Se poate să-l pierzi prin nepăsare; să-l ai, 
dar să-l neglijezi, și să-l auzi, dar să-l nesocotești. Cine se apro-
pie de acest Cuvânt cu pocăință și evlavie va fi, ca Iosia, prețuit și 
răsplătit de Dumnezeu, dar cine pleacă la luptă fără să fie trimis 
de acest Cuvânt al Domnului, tot ca Iosia, va sfârși întotdeauna 
într-un mod rușinos. 

În viața spirituală, totul începe și se termină cu atitudinea față 
de Cuvântul pe care ni l-a dat Dumnezeu ca o „candelă care să ne 
călăuzească pașii“ (Ps. 119: 8-12, 105) pe calea cea bună.

Domnia lui Iosia a avut loc între anii 639-608 î.Hr. Această 
perioadă de aproximativ treizeci și unu de ani a fost una crucială 
în istoria lumii. Invazia sciților, căderea Asiriei, formarea Impe-
riului Median și formarea Imperiului Babilonian sub Nebopolasar 
au fost mugurii din care a crescut „vremea Neamurilor“ despre 
care au vorbit profetul Daniel (Dan. 9:24-27. 12:7) și Domnul 
Isus:



412

„Vor cădea sub ascuţişul săbiei, vor fi luaţi robi 
printre toate Neamurile; şi Ierusalimul va fi călcat în 
picioare de Neamuri, până se vor împlini vremurile 
Neamurilor.“  (Luca 12:24). 

În calendarul profetic avea să înceapă pedepsirea lui Israel, 
scoaterea lui din prim-planul istoriei și succesiunea „fiarelor“ 
ieşite din mare după tiparul ilustrat în chipul de aur din visul lui 
Nebucadnețar (Daniel 2). 

Iosia este ultimul rege independent al evreilor. Cei care vor 
veni după el vor fi vasali ai puterilor mondiale. Apariția și lucra-
rea lui Iosia au fost subiectul unei profeții rostite cu trei sute de 
ani înainte, în primele zile ale dezbinării Împărăției lui Israel, ca 
un antidot la idolatria pricinuită de ambițiile lui Ieroboam:

„Dar iată că un om al lui Dumnezeu a venit din 
Iuda la Betel, trimis de Cuvântul Domnului, tocmai pe 
când stătea Ieroboam la altar să ardă tămâie. 

El a strigat împotriva altarului, după Cuvântul 
Domnului, şi a zis: «Altarule! Altarule! Aşa vorbeşte 
Domnul: ‘Iată că se va naşte un fiu casei lui David; nu-
mele lui va fi Iosia; el va înjunghia pe tine, pe preoţii 
înălţimilor, care ard tămâie pe tine, şi pe tine se vor 
arde oseminte omeneşti!’»“ (1 Regi 13:1-5).

Ca să nu ne rătăcim în mulțimea de informații care ne este 
dată despre Iosia, vă propun să parcurgem dosarul lui pe trei 
secțiuni: (1) căutarea după Dumnezeu, (2) confruntarea cu Cu-
vântul lui Dumnezeu și (3) conformarea faţă de acest Cuvânt, 
prin reformele implementate în țară. 

Vom încheia cu „marea și inexplicabila excepție“, respectiv 
greșeala care l-a costat viața pe Iosia, infatuarea fatală care l-a 
făcut să pornească la luptă fără să se consulte cu Dumnezeu.

(1) Căutarea după Dumnezeu (2 Cron. 34:3-13)

Iosia este o dovadă a faptului că, dacă cineva vrea să se 
întoarcă la Dumnezeu, o poate face! Iosia a făcut lucrul acesta, și 
a reușit pentru că s-a bucurat de bunăvoința lui Dumnezeu. Cel ce 



413

deschide dosarul va ajunge la concluzia că numai despre Ezechia 
s-au spus lucruri mai frumoase decât despre acest Iosia! 

„Iosia avea opt ani când s-a făcut împărat, şi a 
domnit treizeci şi unu de ani la Ierusalim. Mamă-sa se 
chema Iedida, fata lui Adaia, din Boţcat. 

El a făcut ce este bine înaintea Domnului, şi a um-
blat în toată calea tatălui său David; nu s-a abătut de 
la ea nici la dreapta, nici la stânga.“ (2 Regi 22:1-2).

În mod simetric, istoria evreilor în țara lui Israel s-a scurs în-
tre marele împărat David și acest ultim rege care l-a imitat cât a 
putut el de bine pe David. Cu el se încheie experimentul acesta 
nereușit al regalității. Domnul a declarat: „Ţi-am dat un împărat 
în mânia Mea, şi ţi-l iau în urgia Mea!“ (Osea 13:11). Ideea de 
a avea un împărat „ca toate celelalte popoare“ a fost un moft în 
afara planului profetic, și Dumnezeu le-a dovedit cu prisosință 
faptul acesta. 

Următorul împărat pe care-l va avea Israelul va fi Cel ales și 
trimis de Dumnezeu, acel Fiu al lui David care S-a născut la Bet-
leem, vestit de îngeri, adorat de magi, dovedit cu prisosință ca Fiu 
al lui Dumnezeu prin învierea din morți.  

Dintre cei douăzeci de conducători ai Regatului lui Iuda, 
numai despre opt ni se spune că „au făcut ce este bine“ înain-
tea Domnului: Asa, Iosafat, Ioas, Amația, Uzia, Ioatam, Ezechia 
și Iosia. Profetul Ieremia, cu care ne vom întâlni acum, după 
ce proorocul Isaia a ieșit din scenă, îl dă pe Iosia exemplu de 
conducător „care făcea dreptate și judecată, judeca pricina 
săracului și a celui lipsit“ în contrast cu liderii de după el care 
s-au dedat la asuprire și silnicie, vărsând sânge nevinovat (Ier. 
22:11-17).

Cum a fot posibil să ajungă un copil rege peste o țară? Simplu! 
Dumnezeu i-a omorât tatăl pentru că fusese un nemernic. Dar, se 
poate naște un vultur dintr-o cioară? Cu harul lui Dumnezeu to-
tul este posibil! Puștiul acesta de opt ani a umblat după Domnul! 
Căutarea unui copil după Dumnezeu nu se poate desfășura decât 
sub influența binevoitoare a celor rămași în jurul lui. 

Mama lui s-a numit „Iedida“ (iubita Domnului), o variantă 
a numelui pe care l-a purtat și Solomon (2 Sam. 12:24-25). 



414

Este imposibil să minimalizăm rolul pe care trebuie să-l fi ju-
cat această femeie în orientarea spirituală a lui Iosia. La ea s-a 
adăugat probabil și influența bună a unora dintre slujitorii de la 
Curtea regală. Prima lucrare bună pe care a făcut-o Iosia a fost 
curățirea țării:

„În al optulea an al domniei lui, pe când era încă 
tânăr, a început să caute pe Dumnezeul tatălui său Da-
vid. Şi în al doisprezecelea an, a început să curăţească 
Iuda şi Ierusalimul de înălţimi, de idolii Astarteii, de 
chipuri cioplite şi de chipuri turnate. 

Au dărâmat înaintea lui altarele Baalilor, şi au 
tăiat stâlpii închinaţi soarelui, care erau deasupra 
lor; a sfărâmat idolii Astarteii, chipurile cioplite şi 
chipurile turnate, le-a făcut praf, a presărat praful pe 
mormintele celor ce le aduseseră jertfe, şi a ars oasele 
preoţilor pe altarele lor. Astfel a curăţit Iuda şi Ierusa-
limul.“ (2 Cron. 34:3-5). 

Iosia  a trecut apoi dincolo de granițele Regatului de Sud și a 
inițiat o curățire a teritoriilor locuite de celelalte seminții. Să nu 
uităm că evrei din Efraim, Manase, Isahar și Zabulon veniseră 
pe vremea lui Ezechia să sărbătorească Paștele la Ierusalim și se 
întorseseră acasă hotărâți să trăiască în conformitate cu Legea 
Domnului (2 Cron. 30:18). 

Din relatările care ne-au fost păstrate în 2 Cronici 34:7 aflăm 
că Ioas s -a dus personal în acele teritorii și a condus lucrarea de 
demolare a altarelor păgâne:

„În cetăţile lui Manase, lui Efraim, lui Si-
meon, şi chiar lui Neftali, pretutindeni, în mijlocul 
dărâmăturilor lor, a dărâmat altarele, a făcut bucăţi 
idolii Astarteii şi chipurile cioplite, le-a făcut praf, şi a 
tăiat toţi stâlpii închinaţi soarelui în toată ţara lui Is-
rael. Apoi s-a întors la Ierusalim.“ (2 Cron. 34:6-7).

Ezechia a curățit după Ahaz, iar Manase a curățit după el 
însuși. Acum, Iosia curățeşte țara după moștenirea idolatră lăsată 
de tatăl său, Amon. 

Acest sus-jos, sus-jos nesănătos va prăbuși până la urmă 
națiunea departe de Fața lui Dumnezeu. Cei patru regi care îi vor 



415

urma lui Iosia vor strica tot binele pe care l-a făcut marele refor-
mator și vor pune regatul în mâinile babilonienilor. Deocamdată 
însă, după numai patru ani de domnie și de maturizare sub tutela 
oamenilor evlavioși, Iosia s-a dus să curăţească țara de murdăriile 
idolatre moştenite de la predecesori.

A doua lucrare pe care a făcut-o Iosia a fost curățirea Templu-
lui. La zece ani după ce a început curățirea țării, ni se spune că 
Iosia a trimis pentru această lucrare pe Șafan, logofătul:

„În al optsprezecelea an al domniei lui, după ce a 
curăţit ţara şi casa, a trimis pe Şafan, fiul lui Aţalia, 
pe Maaseia, căpetenia cetăţii şi pe Ioah, fiul lui Ioahaz, 
arhivarul, să dreagă Casa Domnului, Dumnezeului 
său.“ (2 Cron. 34:8).

Acest Șafan a fost un om cu totul și cu totul remarcabil, tatăl 
unei familii dedicată puternic lui Dumnezeu. Fiul său, Ghema-
ria, s-a numărat printre cei ce au stăruit de împăratul Ioiachim 
să nu arunce pe foc scrisoarea profetului Ieremia (Ier. 36:25), iar 
nepotul său, Baruc, a citit cea de-a doua scrisoare a lui Ieremia și 
a păstrat-o în secretariatul împărătesc (Ier. 36:31). Eleasa, un alt 
fiu al lui Șafan, a dus o scrisoare a lui Ieremia adresată prinșilor 
de război duși la Babilon (Ier. 29:1-32). Ahicam, un alt fiu al lui 
Șafan, a fost printre cei trimiși de Iosia la proorocița Hulda să 
întrebe pe Domnul ce trebuiau să facă după ce au găsit în Tem-
plu cartea Legii (2 Cron. 34:20). Tot Ahicam a insistat pe lângă 
împăratul Ioiachim să nu-l omoare pe profetul Ieremia (Ier. 
26:16-24). După căderea Ierusalimului, un nepot al lui Șafan, 
Ghedalia a fost numit de babilonieni guvernator peste Iuda (2 
Regi 25:22), probabil la recomandarea profetului Ieremia, simpa-
tizat de noii cuceritori. Singurul fiu rău al lui Șafan a fost unul 
numit Iaazania, care se închina la idoli în Templul de la Ierusalim 
(Ezec. 8:11-12). 

Tot după zece ani ni se amintește și despre preotul Hilchia, 
bunicul sau tatăl lui Seraia, mare preot în vremea robiei babilo-
niene, din care se trage și cărturarul Ezra:

„S-au dus la marele preot Hilchia, şi au dat argin-
tul adus în Casa lui Dumnezeu, pe care-l strânseseră 
leviţii păzitori ai pragului, de la Manase şi Efraim, şi 
de la toată cealaltă parte a lui Israel, şi de la tot Iuda 



416

şi Beniamin şi de la locuitorii Ierusalimului.“ (2 Cron. 
34:9).

O mamă evlavioasă, un educator iubitor de Dumnezeu și un 
preot plin de râvnă au fost factorii care l-au influențat pe Iosia 
în anii căutării lui după voia lui Dumnezeu. Influențat de acești 
trei oameni, Iosia a făcut o sumedenie de reforme prin care a 
îndepărtat moștenirea idolatră lăsată în țară de Manase și Amon.

Ni se mai spune că, după ce a terminat cu reformele din Ie-
rusalim și Iuda, Iosia a plecat personal „în cetăţile lui Manase, 
lui Efraim, lui Simeon, şi chiar lui Neftali“ să dărâme chipurile 
idolești și altarele păgâne, iar apoi ni se spune că leviții au strâns 
argint „de la Manase şi Efraim, şi de la toată cealaltă parte a lui 
Israel“. Cum de a putut un rege din Ierusalim să-și exercite auto-
ritatea asupra semințiilor din fostul Regat de Nord? Să nu uităm 
că oamenii de pe acele meleaguri fuseseră aduși de influența 
lui Ezechia înapoi la adevărata închinare și participaseră și ei la 
extraordinara sărbătoare prin care Ezechia reașezase Paștele (2 
Cron. 30:18).

Ca și în cazul lui Ezechia (2 Regi 12) ni se spune că entuzias-
mul religios al lui Iosia  s-a transmis la toți contemporanii săi, 
care au lucrat cu cinste și n-au avut nevoie de supraveghere:

„L-au dat în mâinile meşterilor însărcinaţi cu face-
rea lucrării în Casa Domnului. 

Aceştia l-au dat lucrătorilor care munceau la dre-
gerea Casei Domnului, iar ei l-au dat tâmplarilor şi 
zidarilor, ca să cumpere pietre cioplite şi lemne pen-
tru grinzi şi pentru căptuşitul clădirilor pe care le 
stricaseră împăraţii lui Iuda. 

Oamenii aceştia au lucrat cinstit în lucrul lor. 
Erau puşi sub privegherea lui Iahat şi Obadia, leviţi 
din fiii lui Merari, şi a lui Zaharia şi Meşulam, din fiii 
Chehatiţilor. 

Toţi aceia dintre leviţi, care ştiau să cânte bine, ve-
gheau asupra lucrărilor şi cârmuiau pe toţi lucrătorii 
cari aveau de făcut felurite lucrări. Mai erau şi alţi 
leviţi, logofeţi, dregători şi uşieri.“ (2 Cron. 34:10-13).



417

Cel de-al patrulea personaj care l-a ajutat pe Iosia să-și 
împlinească lucrarea a fost profetul Ieremia. Chemat el însuși 
la o vârstă fragedă să fie purtătorul de cuvânt al lui Dumnezeu, 
Ieremia a vestit teribilele invazii care aveau să vină din partea de 
„miazănoapte“. Cuvintele lui au speriat poporul și l-au făcut să 
accepte cu bucurie reformele propuse de Iosia. Vezi Ieremia 1:1-
19; 3:6 și 6:309.

(2) Confruntarea cu Cuvântul lui Dumnezeu 
 (2 Regi 22:8-20; 2 Cron. 34:14-28)

Cine caută Cuvântul venit de la Dumnezeu îl va găsi cu 
siguranţă! Mântuitorul ne asigură că cine caută găsește, și celui ce 
bate i se va deschide! 

După ce a curățit țara de spurcăciunile idolatre, Iosia a conti-
nuat căutarea după Dumnezeu în perimetrul Templului și ce a 
descoperit acolo l-a umplut de uimire. Pasajul anterior a fost 
doar o paranteză istorică pentru a ne duce la cel mai important 
fapt din toată viața lui Iosia: întâlnirea personală cu Cuvântul lui 
Dumnezeu.

„În clipa când au scos argintul care fusese adus în 
Casa Domnului, preotul Hilchia a găsit cartea Legii 
Domnului, dată prin Moise. 

Atunci Hilchia a luat cuvântul şi a zis logofătului 
Şafan: «Am găsit cartea Legii în Casa Domnu-
lui.» Şi Hilchia a dat lui Şafan cartea. Şafan a adus 
împăratului cartea. 

Şi când a dat socoteală împăratului, a zis: «Slujito-
rii tăi au făcut tot ce li s-a poruncit. Au strâns argintul 
care se afla în Casa Domnului, şi l-au dat în mâinile 
priveghetorilor şi lucrătorilor.» 

Logofătul Şafan a mai spus împăratului: «Preotul 
Hilchia mi-a dat o carte.» Şi Şafan a citit-o înaintea 
împăratului. Când a auzit împăratul cuvintele Legii, 
şi-a sfâşiat hainele.“ (2 Cron. 34:14-19).

„Sfâșierea hainelor“ a fost gestul simbolic de mare panică și 
suferință, echivalentul contemporan al unei pocăințe adânci și 



418

sincere. Probabil că fragmentele pe care i le-a citit Șafan lui Io-
sia au fost din cartea Deuteronom. Dacă așa a fost, atunci regele 
a putut auzi din Deuteronom 4 – 13 înșiruirea de păcate pe care 
copiii lui Israel le făcuseră deja. Din capitolele 14 – 18 a putut fi 
confruntat cu lucrurile bune pe care poporul încetase să le mai 
facă, iar din prevederile legământului expus în capitolele 27 – 30 
Iosia a putut afla cu groază despre pedepsele teribile care pluteau 
acum asupra lor, dacă nu se vor pocăi. 

Iosia avea pe atunci douăzeci și șase de ani, dar reacția lui 
când este confruntat cu Cuvântul lui Dumnezeu dovedește sen-
sibilitate spirituală și maturitate. Ea este echivalentul acelui „Ce 
să facem fraților?“ pe care l-au rostit evreii pocăiți din Ierusalim 
după auzirea predicii apostolului Petru (Fapte 2:37).

Convins și consternat de ceea ce le vorbise Dumnezeu în tre-
cut, Iosia vrea să știe ce le spune Dumnezeu în prezent și, de 
asemenea, cum ar trebui să-și pregătească viitorul:

„Şi împăratul a dat următoarea poruncă lui Hil-
chia, lui Ahicam, fiul lui Şafan, lui Abdon, fiul lui Mica, 
lui Şafan, logofătul, şi lui Asaia, slujitorul împăratului: 

«Duceţi-vă şi întrebaţi pe Domnul pentru mine şi 
pentru rămăşiţa lui Israel şi Iuda, cu privire la cuvin-
tele cărţii acesteia care s-a găsit. Căci mare mânie 
s-a vărsat peste noi din partea Domnului, pentru că 
părinţii noştri n-au ţinut Cuvântul Domnului, şi n-au 
împlinit tot ce este scris în cartea aceasta.»“ (2 Cron. 
34:20-21).

„Ferice de cine citeşte, şi de cei ce ascultă cuvintele 
acestei proorocii, şi păzesc lucrurile scrise în ea! Căci 
vremea este aproape!“ spune autorul cărții Apocalipsa 
(Apoc. 1:3). 

Iosia a rămas străpuns în inimă de cuvintele scrise în cartea 
Legii, și a vrut să afle numaidecât ce era de făcut. Cunoașterea de 
Dumnezeu nu se reduce niciodată la nişte cunoştinţe teoretice, la 
un set de informaţii, ci are o forţă transformatoare! 

În Rugăciunea preoţească, Mântuitorul afirmă clar: 



419

,,Şi viaţa veşnică este aceasta: să Te cunoască pe 
Tine, singurul Dumnezeu adevărat, şi pe Isus Cristos 
pe care L-ai trimis Tu.“ (Ioan 17.3).

Şi cronicarul biblic continuă:

„Hilchia şi cei trimişi de împărat s-au dus la 
proorociţa Hulda, nevasta lui Şalum, fiul lui Tochehat, 
fiul lui Hasra, străjerul veşmintelor. Ea locuia la Ieru-
salim, în cealaltă mahala a cetăţii.“ (2 Cron. 34:22a).

Trimișii lui Iosia nu s-au dus nici la Ieremia, care locuia pro-
babil la Anatot, și nici la Țefania, care era și el activ pe vremea 
aceea (Țefan. 1:1), ci s-au dus la o proorociță, numită Hulda, 
așezată de Dumnezeu foarte la îndemână, fiind vorba despre soția 
slujbaşului care se îngrijea de veșmintele casei regale. 

Biblia ne vorbește și despre alte femei prin care a vorbit Du-
mnezeu națiunii: Miriam, sora lui Moise (Exod 15:20); Debora 
(Jud. 4:4); Naodia, pe vremea reconstruirii Ierusalimului (Nee-
mia 6:14); nevasta lui Isaia (Is. 8:3); Ana, bătrâna de la Templu 
(Luca 2:36) sau cele patru fete fecioare ale evanghelistului Filip 
(Fapte 21:8-9).

Confruntarea cu Cuvântul lui Dumnezeu l-a adus pe Iosia 
în fața unui mesaj proaspăt. Spusele proorociţei Hulda pot fi 
împărțite în două mesaje, unul adresat lui „Iosia-omul“, iar 
celălalt adresat lui „Iosia-regele“.

„După ce au spus ce aveau de spus, ea le-a răspuns: 
«Aşa vorbeşte Domnul Dumnezeul lui Israel: ,,Spuneţi 
omului care v-a trimis la mine: ,,Aşa vorbeşte Domnul: 

,,Iată, voi trimite nenorociri peste locul acesta şi 
peste locuitorii lui, şi anume toate blestemele scrise în 
cartea care s-a citit înaintea împăratului lui Iuda. 

Pentru că M-au părăsit şi au adus tămâie altor du-
mnezei, mâniindu-Mă prin toate lucrările mâinilor lor, 
mânia Mea s-a vărsat asupra acestui loc, şi nu se va 
stinge.»“ (2 Regi 15-17; 2 Cron. 34:23-25).

„Dar să spuneţi împăratului lui Iuda care v-a tri-
mis să întrebaţi pe Domnul: 



420

«Aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeul lui Israel, cu 
privire la cuvintele pe care le-ai auzit: 

‘Pentru că ţi s-a înduioşat inima, pentru că te-ai 
smerit înaintea lui Dumnezeu, când ai auzit cuvintele 
rostite de El împotriva acestui loc şi împotriva locuito-
rilor lui, pentru că te-ai smerit înaintea Mea, pentru că 
ţi-ai sfâşiat hainele şi ai plâns înaintea Mea, şi Eu am 
auzit,- zice Domnul – iată, te voi strânge lângă părinţii 
tăi, vei fi adăugat în pace în mormântul tău şi nu vei 
vedea cu ochii tăi toate nenorocirile pe care le voi tri-
mite peste locul acesta şi peste locuitorii lui.»“ 

Ei au adus împăratului răspunsul acesta.“ (2 Regi 
22:18-20; 2 Cron. 34:26-28).

„Omul“ Iosia află că este un păcătos dintr-un șir foarte mare 
de păcătoși, găsindu-se sub aceeași osândă ca și ei, din cauză 
că L-au părăsit pe Dumnezeu și au făcut lucruri vrednice de 
pedeapsă. 

Însă, „regele“ Iosia află că pocăința lui a fost apreciată de Du-
mnezeu și pedeapsa meritată de păcătoși nu va veni şi asupra lui, 
din cauză că el s-a pocăit și s-a străduit să facă ce este bine.  

Pocăința unui om nu împiedică pedeapsa celorlalți, dar îl 
scapă pe el de sub apăsarea mâniei divine. Chiar dacă acest Iosia 
avea să moară ca rezultat al rănilor primite într-o luptă pierdută, 
putem spune despre el că a mers la groapă în pace, pentru că n-a 
apucat să-l vadă pe teribilul Nebucadnețar venind să pustiască 
țara și să-i ducă în robie locuitorii. În cuvintele lui Ieremia, Iosia 
a primit drept răsplată pentru pocăința sa însăşi viața lui:

„ … va scăpa cu viaţă, va avea ca pradă viaţa lui, 
şi va trăi ...  Căci iată, voi aduce nenorocirea peste ori-
ce făptură, zice Domnul, dar ţie îţi voi da ca pradă de 
război viaţa ta, în toate locurile unde vei merge.“ (Ier. 
38:2; 45:5). 

Moartea dinainte de prăpăd a fost semnul că pedeapsa se 
apropia:

„Piere cel neprihănit, şi nimănui nu-i pasă; se duc 
oamenii de bine şi nimeni nu ia aminte că înaintea ne-
norocirii este luat cel neprihănit.“ (Isaia 57:1).



421

Confruntarea cu Cuvântul lui Dumnezeu n-a produs în inima 
lui Iosia numai pocăință, ci a înflăcărat şi pasiunea lui pentru 
neprihănire. 

Ioan Botezătorul nu era străin de această logică atunci când 
tuna și fulgera împotriva contemporanilor săi ipocriți:

„Pui de năpârci, cine v-a învăţat să fugiţi de mâ-
nia viitoare? Faceţi dar roduri vrednice de pocăinţa 
voastră, şi nu vă apucaţi să ziceţi în voi înşivă: «Avem 
pe Avraam ca tată!» 

Căci vă spun că Dumnezeu din pietrele acestea poa-
te să ridice fii lui Avraam. Securea a şi fost înfiptă la 
rădăcina pomilor: deci, orice pom care nu face roadă 
bună, este tăiat şi aruncat în foc.“ (Luca 3:7-9).

Apostolul Pavel cunoștea și el această consecință logică a 
adevăratei pocăințe:

„Ci am propovăduit întâi celor din Damasc, apoi 
în Ierusalim, în toată Iudeea, şi la Neamuri, să se 
pocăiască şi să se întoarcă la Dumnezeu, şi să facă 
fapte vrednice de pocăinţa lor.“ (Fapte 26:20).

Consecința firească a confruntării cu Cuvântul Domnului a 
fost intrarea într-un nou legământ cu Dumnezeu:

„Împăratul a strâns pe toţi bătrânii din Iuda şi din 
Ierusalim. 

Apoi s-a suit la Casa Domnului, cu toţi oame-
nii lui Iuda şi cu locuitorii Ierusalimului, cu preoţii 
şi leviţii, şi cu tot poporul, de la cel mai mare până 
la cel mai mic. A citit înaintea lor toate cuvin-
tele cărţii legământului, care se găsise în Casa 
Domnului. Împăratul stătea pe scaunul lui împărătesc, 
şi a încheiat legământ înaintea Domnului, înda-
torindu-se să urmeze pe Domnul şi să păzească 
poruncile Lui, învăţăturile Lui, şi legile Lui, din toată 
inima şi din tot sufletul lui, şi să împlinească cuvintele 
legământului, scrise în cartea aceasta. 

Şi a făcut să intre în legământ toţi cei ce se aflau la 
Ierusalim şi în Beniamin. Şi locuitorii Ierusalimului au 



422

lucrat după legământul lui Dumnezeu, legământul Du-
mnezeului părinţilor lor. 

Iosia a îndepărtat toate urâciunile din toate ţările 
copiilor lui Israel, şi a făcut ca toţi cei ce se aflau în Is-
rael să slujească Domnului, Dumnezeului lor. 

În tot timpul vieţii lui, nu s-au abătut de la Domnul, 
Dumnezeul părinţilor lor.“ (2 Cron. 34:29-33).

(3) Conformarea faţă de Cuvântul lui Dumnezeu  
(2 Regi 23:1–28; 2 Cron. 34:33 – 35:19)

„Iosia a îndepărtat toate urâciunile din toate ţările 
copiilor lui Israel, şi a făcut ca toţi cei ce se aflau în Is-
rael să slujească Domnului, Dumnezeului lor. 

În tot timpul vieţii lui, nu s-au abătut de la Domnul, 
Dumnezeul părinţilor lor.“ (2 Cron. 34:33).

Versetul 33 din 2 Cronici 34 rezumă toate activitățile rezultate 
din reformele aplicate de Iosia în țară și descrise pe larg în 2 Regi 
23:1-20.

„Împăratul Iosia a strâns la el pe toţi bătrânii lui 
Iuda şi ai Ierusalimului. Apoi s-a suit în Casa Dom-
nului, cu toţi bărbaţii lui Iuda şi cu toţi locuitorii 
Ierusalimului, preoţii, proorocii, şi tot poporul, de la 
cel mai mic până la cel mai mare. 

A citit înaintea lor toate cuvintele din cartea 
legământului, pe care o găsiseră în Casa Domnului.

Împăratul stătea pe scaunul lui împărătesc, şi 
a făcut legământ înaintea Domnului, îndatorindu-
se să urmeze pe Domnul, şi să păzească poruncile, 
învăţăturile şi legile Lui, din toată inima şi din 
tot sufletul lui, ca să împlinească astfel cuvintele 
legământului acestuia, scrise în cartea aceasta. 

Şi tot poporul a intrat în legământ.“ (2 Regi 
23:1-3).



423

Iosia a îndepărtat din Templu toate obiectele care ţineau de 
închinarea la idoli și le-a ars:

„Împăratul a poruncit marelui preot Hilchia, 
preoţilor de al doilea rând, şi celor ce păzeau pragul, 
să scoată din Templul Domnului toate sculele care 
fuseseră făcute pentru Baal, pentru Astartea, şi pentru 
toată oştirea cerurilor; şi le-a ars afară din Ierusalim, 
în ogoarele Chedronului, şi a pus să le ducă cenuşa la 
Betel. 

A izgonit preoţii idolilor, puşi de împăraţii lui Iuda 
să ardă tămâie pe înălţimi în cetăţile lui Iuda şi în îm-
prejurimile Ierusalimului, şi pe cei ce aduceau tămâie 
lui Baal, Soarelui, Lunii, zodiilor şi întregii oştiri a 
cerurilor. 

A scos din Casa Domnului idolul Astarteii, şi l-a 
dus afară din Ierusalim, la pârâul Chedron; l-a ars la 
pârâul Chedron şi l-a prefăcut în cenuşă, iar cenuşa i-a 
aruncat-o pe mormintele copiilor poporului.

A dărâmat casele sodomiţilor care erau în Casa 
Domnului, şi unde femeile împleteau corturi pentru 
Astartea.“ (2 Regi 23:4-7).

Iosia a împlinit astfel profeția rostită de Dumnezeu prin profe-
tul Țefania:

„Îmi voi întinde mâna împotriva lui Iuda, şi împo-
triva tuturor locuitorilor Ierusalimului; voi nimici 
cu desăvârşire din locul acesta rămăşiţele lui Baal, 
numele slujitorilor săi şi preoţii împreună cu ei, pe cei 
ce se închină pe acoperişuri înaintea oştirii cerurilor, 
pe cei ce se închină jurând pe Domnul, dar care jură 
şi pe împăratul lor Malcam, pe cei ce s-au abătut de 
la Domnul, şi pe cei ce nu caută pe Domnul, nici nu 
întreabă de El.“ (Țef. 1:4-6).

Iosia a dărâmat casele sodomiților, preoți prostituați ai lui 
Baal și ai Astarteii (1 Regi 14:24: 15:12; 2 Regi 23:7) împlinind 
astfel prevederile Legii mozaice:

„Să nu fie nici o curvă din fetele lui Israel, şi să nu 
fie nici un sodomit din fiii lui Israel. 



424

Să n-aduci în Casa Domnului, Dumnezeului tău, 
câştigul unei curve, nici preţul unui câine, ca împlini-
re a unei juruinţe oarecare; căci şi unul şi altul sunt o 
urâciune înaintea Domnului, Dumnezeului tău.“ (Deut. 
23:17-18).

Iosia i-a scos din slujbă pe preoții care slujiseră până atunci 
aducând jertfe pe înălțimi, i-a adus la Ierusalim, le-a interzis 
să mai slujească, dar i-a lăsat să mănânce din lucrurile date lor 
împreună cu ceilalți preoți:

„A adus pe toţi preoţii din cetăţile lui Iuda; a 
pângărit înălţimile unde ardeau preoţii tămâie, de 
la Gheba până la Beer-Şeba; şi a dărâmat înălţimile 
de la porţi, cea care era la intrarea porţii lui Iosua, 
căpetenia cetăţii, şi cea care era la stânga porţii 
cetăţii. 

Totuşi, preoţii înălţimilor nu se suiau la altarul 
Domnului în Ierusalim, ci mâncau azime în mijlocul 
fraţilor lor.“ (2 Regi 23:8-9).

Iosia s-a dus apoi la Tofet, în valea fiilor lui Hinom, și a pus 
capăt urâciunilor săvârşite acolo:

„Împăratul a pângărit Tofetul în valea fiilor lui Hi-
nom, ca nimeni să nu-şi mai treacă fiul sau fiica prin 
foc în cinstea lui Moloh.“ (2 Regi 23:10).

Toate urâciunile idolești zidite pe vremea lui Manase, sau 
chiar din timpul lui Solomon, au fost sfărâmate, arse, iar cenușa 
lor împrăștiată în pârâul Chedron:

„A îndepărtat de la intrarea Casei Domnului caii, 
pe care împăraţii lui Iuda îi închinaseră Soarelui, 
lângă odaia dregătorului Netan-Melec, care locuia în 
mahala; şi a ars în foc carele Soarelui. 

Împăratul a dărâmat altarele de pe acoperişul 
odăii de sus a lui Ahaz, pe care le făcuseră împăraţii 
lui Iuda, şi altarele pe care le făcuse Manase în cele 
două curţi ale Casei Domnului; 

după ce le-a sfărâmat şi le-a luat de acolo, le-a 
aruncat ţărâna în pârâul Chedron. 



425

Împăratul a pângărit înălţimile care erau în faţa 
Ierusalimului, pe partea dreaptă a muntelui Pierzării, 
şi pe care le zidise Solomon, împăratul lui Israel, As-
tarteii, urâciunea sidonienilor, lui Chemoş, urâciunea 
Moabului, şi lui Milcom, urâciunea fiilor lui Amon. 

A sfărâmat stâlpii idoleşti şi a dărâmat Astar-
teele, şi locul lor l-a umplut cu oase omeneşti.“ (2 Regi 
23:11-14). 

Iosia a așezat astfel un cimitir peste locurile idolatre, pentru ca 
nimeni să nu se mai întineze mergând acolo. Legea lui Moise era 
fosrte limpede în privinţa aceasta: 

„Oricine se va atinge, pe câmp, de un om ucis de sa-
bie, sau de un mort, sau de oase omeneşti, sau de vreun 
mormânt, va fi necurat timp de şapte zile.“ (Num. 
19:16).

Iosia și-a dus lupta contra idolatriei până la Betel, fapt care 
poate avea şi o semnificaţie simbolică, deoarece acolo așezase Ie-
roboam, pentru prima dată, idolatria în țara lui Israel:

„A dărâmat şi altarul de la Betel, şi înălţimea 
făcută de Ieroboam, fiul lui Nebat, care făcuse pe Is-
rael să păcătuiască; a ars înălţimea şi a prefăcut-o în 
ţărână, şi a ars idolul Astarteii.“ (2 Regi 23:15).

Conștient că împlinește o profeție divină, Iosia și-a dus misiu-
nea până la capăt și fără nici o milă:

„Iosia, întorcându-se şi văzând mormintele care 
erau acolo în munte, a trimis să ia oasele din mormin-
te, şi le-a ars pe altar şi l-a pângărit, după Cuvântul 
Domnului rostit prin omul lui Dumnezeu, care vestise 
aceste lucruri. 

El a zis: «Ce este mormântul acesta pe care-l văd?» 
Oamenii din cetate i-au răspuns: «Este mormântul 
omului lui Dumnezeu, care a venit din Iuda, şi a strigat 
împotriva altarului din Betel lucrurile acestea pe care 
le împlineşti tu.» 

Şi el a zis: «Lăsaţi-l; nimeni să nu-i mişte oasele!» 



426

Astfel, au păstrat oasele lui împreună cu ale proo-
rocului care venise din Samaria. 

Iosia a mai înlăturat toate templele idoleşti ale 
înălţimilor care se aflau în cetăţile Samariei, şi pe 
care le făcuseră împăraţii lui Israel ca să-L mânie pe 
Domnul; a făcut cu ele întocmai cum făcuse în Betel. 
A înjunghiat pe altare pe toţi preoţii înălţimilor, care 
erau acolo, şi a ars pe ele oase de oameni. Apoi s-a în-
tors la Ierusalim.“ (2 Regi 23:16-20).

Nu cumva să-i confundăm pe preoții idolatri din versetul 20 cu 
preoții neascultători din versetul 8. Preoții idolatri și-au meritat 
soarta pentru că intraseră fără chemare într-o slujire religioasă, 
oferind oamenilor naivi o farsă spirituală, bună doar pentru 
păcălirea conștiințelor.

În fine, Iosia a îndepărtat din țară orice îndeletnicire care fu-
sese interzisă în cartea descoperită de preotul Hilchia:

„Mai mult, Iosia a stârpit pe cei ce chemau duhu-
rile, pe cei ce spuneau viitorul, terafimii, idolii, şi toate 
urâciunile care se vedeau în ţara lui Iuda şi la Ierusa-
lim, ca să împlinească astfel cuvintele Legii, scrise în 
cartea pe care o găsise preotul Hilchia în Casa Domnu-
lui.“ (2 Regi 23:24).

Providențial și simbolic, această conformare faţă de Cuvântul 
Domnului s-a realizat pe temeiul reașezării Paștelor! Calendarul 
anual cerea acest lucru! Logica divină o pretindea, iar botezul în 
moartea și învierea lui Cristos o ilustrează astăzi!

„Iosia a prăznuit Paştele în cinstea Domnului la 
Ierusalim, şi au jertfit Paştele în a patrusprezecea 
zi a lunii întâi. A pus pe preoţi în slujbele lor, şi i-a 
îmbărbătat la slujba Casei Domnului. 

A zis leviţilor, care învăţau pe tot Israelul şi care 
erau închinaţi Domnului: «Puneţi chivotul sfânt 
în casa pe care a zidit-o Solomon, fiul lui David, 
împăratul lui Israel. N-aveţi să-l mai purtaţi pe umeri.

Slujiţi acum Domnului, Dumnezeului vostru, şi po-
porului Său, Israel. Pregătiţi-vă, după casele voastre 
părinteşti, după cetele voastre, cum au rânduit prin 
scris David, împăratul lui Israel, şi fiul său Solomon. 



427

Luaţi-vă locurile în Sfântul Locaş, după feluri-
tele case părinteşti ale fraţilor voştri, fiii poporului, şi 
după înşiruirea caselor părinteşti ale leviţilor. Jertfiţi 
Paştele, sfinţiţi-vă, şi pregătiţi-le pentru fraţii voştri, 
întocmai după cuvântul Domnului, rostit prin Moise.»“ 

Iosia a dat oamenilor poporului, tuturor celor ce se 
aflau acolo, miei şi capre în număr de treizeci de mii, 
toţi pentru Paşte, şi trei mii de boi. Aceştia au fost luaţi 
din averile împăratului. Căpeteniile lui au făcut de 
bunăvoie un dar poporului, preoţilor şi leviţilor. 

Hilchia, Zaharia şi Iehiel, mai-marii Casei lui 
Dumnezeu, au dat preoţilor, pentru Paşte, două mii 
şase sute de miei şi trei sute de boi. Conania, Şemaia 
şi Netaneel, fraţii săi, Haşabia, Ieiel şi Iozabad, capii 
leviţilor, au dat leviţilor, pentru Paşte, cinci mii de miei 
şi cinci sute de boi. 

Astfel s-a întocmit slujba, şi preoţii şi leviţii şi-au 
luat locul, după cetele lor, după porunca împăratului. 
Au jertfit Paştele. Preoţii au stropit sângele pe care-
l luau din mâna leviţilor, şi leviţii au jupuit vitele de 
piele. 

Au pus deoparte arderile-de-tot, ca să le dea cete-
lor caselor părinteşti ale oamenilor din popor, ca să 
le aducă Domnului, cum este scris în cartea lui Moise. 
Tot aşa au făcut şi cu boii. 

Au fiert Paştele la foc, după rânduială, şi au fiert 
lucrurile sfinte în cazane, căldări şi tigăi. Şi le-au 
împărţit în grabă la tot poporul. Apoi au pregătit 
ce era pentru ei şi pentru preoţi, căci preoţii, fiii lui 
Aaron, au avut treabă până noaptea cu aducerea ar-
derilor-de-tot şi a grăsimilor. 

De aceea au pregătit leviţii pentru ei şi pentru 
preoţi, fiii lui Aaron. Cântăreţii, fiii lui Asaf, stăteau 
la locul lor, după rânduiala lui David, lui Asaf, lui He-
man, şi lui Iedutun, văzătorul împăratului. 

Uşierii, de asemenea, erau la fiecare uşă. N-au avut 
nevoie să se abată de la slujba lor, căci fraţii lor leviţii 
au pregătit ce era pentru ei. 



428

Astfel a fost întocmită în ziua aceea toată slu-
jba Domnului, ca să prăznuiască Paştele şi să aducă 
arderile-de-tot pe altarul Domnului, după porunca 
împăratului Iosia. 

Copiii lui Israel, care se aflau acolo, au prăznuit 
Paştele în acelaşi timp şi Sărbătoarea Azimilor şapte 
zile.“ (2 Cron. 35:1-17).

În sărbătorirea Paștelor, Iosia a urmat exemplul dat de 
Ezechia. Spre deosebire de acesta însă, Iosia n-a trebuit să impro-
vizeze o sărbătoare în luna a doua a anului, ci a sărbătorit după 
rânduielile Legii în chiar prima lună a anului. 

De asemenea, jertfele aduse cu această ocazie au reprezentat 
aproximativ dublul celor oferite în vremea lui Ezechia. Trebuie să 
fi fost cel puțin 37.600 de animale mici și 3.800 de boi. Preoții 
și leviții erau curățiți, gata pentru slujbă, iar cântăreții erau 
așezați după rânduială ca să laude Numele Domnului. Iosia a 
făcut în totul după ceea ce a citit în Legea Domnului care îi fusese 
descoperită. 

„Nici o sărbătoare a Paştelor nu mai fusese 
prăznuită ca aceasta în Israel din zilele proorocului 
Samuel. Şi nici unul dintre împăraţii lui Israel nu mai 
prăznuise Paşte ca acelea pe care le-au prăznuit Iosia, 
preoţii şi leviţii, tot Iuda şi Israelul care se aflau acolo, 
şi locuitorii Ierusalimului. 

În al optsprezecelea an al domniei lui Iosia au fost 
prăznuite Paştele acestea.“ (2 Cron. 35:18-19).

 Iosia a domnit într-o veme când Asiria se afla în declin, iar 
Babilonul nu-și atinsese încă zenitul puterii. Evreii au putut 
călători în liniște venind de departe la Ierusalim, iar serbările au 
fost exuberante și gălăgioase. 

(3) Condamnat sub Cuvântul lui Dumnezeu 

Dosarul regelui Iosia se încheie, paradoxal, cu un act de  neas-
cultare, care l-a costat viața. În ciuda tuturor realizărilor lui 
epocale, Iosia a trebuit să dispară, pentru că venise vremea în 
care Dumnezeu pregătise pedepsirea celor din Regatul lui Iuda:



429

„Înainte de Iosia, n-a fost nici un împărat care să 
se întoarcă la Domnul, ca el, din toată inima, din tot 
sufletul şi din toată puterea lui, întocmai după toată 
Legea lui Moise; şi chiar după el, n-a fost nici unul ca 
el. 

Totuşi, Domnul nu S-a întors din iuţimea mâniei 
Lui celei mari, de care era aprins împotriva lui Iuda, 
din pricina tuturor celor ce făcuse Manase ca să-L mâ-
nie. Şi Domnul a zis: «Voi lepăda şi pe Iuda dinaintea 
Mea, cum am lepădat pe Israel, şi voi lepăda cetatea 
aceasta a Ierusalimului, pe care o alesesem, şi casa 
despre care zisesem: ‘Acolo va fi Numele Meu.’»“ (2 
Regi 23:25-27).

Moartea lui Iosia a fost stupidă și fulgerătoare. A fost ucis ca 
unul care se amestecă nechemat în treburile altora. Iosia a vrut 
să-l împiedice pe faraonul Egiptului să vină în ajutorul Asiriei 
care se lupta cu Babilonul. Nu știa, sărmanul, că Babilonul, şi nu 
Asiria, avea să ajungă cel mai mare dușman al lui Iuda. 

Decizia lui Iosia a fost una personală și politică, nu o poruncă 
primită din partea Domnului. De ce a făcut-o? Combinând 
informațiile din cartea Regi cu cele din cartea Cronici, ajungem la 
concluzia că Iosia a vrut să împiedice alianța dintre Egipt și Asi-
ria, considerând-o de rău augur pentru viitorul lui Iuda. Faraonul 
Neco (609-594 î.Hr.) s-a suit să dea o mână de ajutor Asiriei în 
bătălia de la Carchemiș, ultima capitală a Asiriei, situată la 400 
de kilometri nord de Damasc. 

Probabil că Iosia a ajuns să se creadă prea important și prea 
puternic, dar asta l-a costat viața:

„După toate aceste lucruri, după ce a dres Iosia 
Casa Domnului, Neco, împăratul Egiptului, s-a suit să 
lupte împotriva Carchemişului pe Eufrat. Iosia i-a ieşit 
înainte. 

Şi Neco i-a trimes soli să-i spună: «Ce am eu cu 
tine, împăratul lui Iuda? Nu împotriva ta vin astăzi; 
ci împotriva  unei case cu care sunt în război. Şi Du-
mnezeu mi-a spus să mă grăbesc. Nu te împotrivi lui 
Dumnezeu, care este cu mine, ca să nu te nimicească.» 



430

Dar Iosia nu s-a întors de la el, ci şi-a schimbat hai-
nele, ca să lupte împotriva lui, fără să asculte cuvintele 
lui Neco, care veneau din gura lui Dumnezeu. 

A înaintat la luptă în valea Meghido. Arcaşii au 
tras asupra împăratului Iosia, şi împăratul a zis sluji-
torilor săi: «Luaţi-mă, căci sunt greu rănit.» 

Slujitorii l-au luat din car, l-au pus într-un alt 
car al lui, şi l-au adus la Ierusalim. A murit, şi a fost 
îngropat în mormântul părinţilor săi. Tot Iuda şi Ieru-
salimul au plâns pe Iosia. 

Ieremia a făcut un cântec de jale pentru Iosia. Toţi 
cântăreţii şi toate cântăreţele au vorbit de Iosia în 
cântecele lor de jale până în ziua de azi, şi au ajuns o 
datină în Israel. Cântările acestea sunt scrise în ‘Cân-
tecele de jale’“. (2 Regi 23:29-30; 2 Cron. 35:20-25).

După moartea lui Iosia în anul 608 î.Hr. și până când Babi-
lonul a cucerit și dărâmat Ierusalimul în 586 î.Hr. au mai trecut 
aproximativ douăzeci de ani. Patru regi s-au mai așezat pe tronul 
lui David, trei dintre ei fii ai lui Iosia. Însă, nici unul dintre fiii lui 
nu i-a urmat nici credința și nici exemplul. 

Ultimii regi ai lui Iuda au fost … de plâns. 



431

C
hem

area tronului

42.  
 

REGII  AGONIEI  REGATULUI  LUI  IUDA:  
Ioahaz, Ioiachim, Ioiachin și Zedechia  

(2 Cron. 36:1-21)

Moto: S-ar putea să uităm anumite decizii 
luate în trecut, dar deciziile acelea nu ne uită, ci 
ne urmăresc cu consecințele lor implacabile.

„Fiecare mare națiune a pierit dinăuntru, prin sinucidere“ a 
spus liderul politic Richard Cobden, iar afirmația lui este ilustrată 
foarte bine de ceea ce s-a întâmplat în istoria Regatului lui Iuda. 
Locuitorii săi n-au dispărut din cauza unui atac neașteptat sau 
copleșitor din afară. Națiunea s-a sinucis prin decadența morală 
și spirituală dinăuntru. Capitolele care ne-au mai rămas din car-
tea Regi ne pun înainte istoria tragică a ultimilor ani de existență 
a Regatului de Sud. .

Vrând parcă să sublinieze lipsa de importanță eternă a ulti-
milor patru regi de la Ierusalim, cărțile Regi și Cronici au păstrat 
pentru ei doar niște dosare sumare, subțiri și superficiale. Cine 
vrea să studieze mai adânc caracterul acestor oameni trebuie să 
se transfere în arhivele profetice ca să.şi completeze informațiile 
de până acum cu declarațiile din dosarele profeților contempo-
rani cu ei. Fără îndoială, cele mai corecte comentarii asupra unor 



432

vremi, persoane sau evenimente sunt cele pe care le face Dumne-
zeu. Vom stărui împreună asupra pronunțărilor divine publicate 
prin pana profetului Ieremia. 

Ieremia Iosia Ioahaz Ioiachim Ioiachin Zedechia Ghedalia
1

2 – 3:5

3:6- 6

7- 20

21

22:1 – 19 (23)

22:20- 30

23:1-40

24

25:1-14

25:15-38

26

27-29

30- 31

32- 34

35

36

37- 39

40- 43:7

43:8- 44

45- 48

49:1-33

49:34-35

50- 51

52

Conform arborelui genealogic din 1 Cronici 3:15-16, Iosia 
a avut patru fii: Iohanan, despre care nu știm nimic, Eliachim 



433

căruia i s-a dat numele de Ioiachim, Matania, care s-a numit și 
Zedechia, și Șalum, numit și Ioahaz. 

La moartea lui Iosia, poporul l-a luat pe mezinul familiei, Ioa-
haz și l-au făcut rege, trecând peste ceilalți doi frați mai mari ai 
lui. I-au mai pus și numele de Șalum (Ier. 22:11).

Ioahaz a domnit cam trei luni, Eliachim (Ioiachim) a domnit 
unsprezece ani, Ioiachin a domnit trei luni, iar Zedechia a dom-
nit unsprezece ani. Cartea Regi și cartea Cronici scriu foarte puțin 
despre vremea acestor patru regi. Însă, proorocul Ieremia scrie 
foarte mult (Ieremia 20 – 39). După vremea lui Iosia, Iuda n-a 
mai fost o națiune independentă, ci un vasal. când al Egiptului, 
când al Babilonului.

Dosarele ultimilor patru regi din Iuda sunt mici și cam …in-
trate la apă. Biblia compară evoluția societății umane cu o mare 
învolburată.  Cartea profetului Daniel și cartea Apocalipsa ne 
spun că „fiarele“ imperiilor care domină lumea ies „din mare“ 
(Dan. 7:3; Apoc. 13:1).

Valurile mării sunt metafora pentru ridicarea temporară a 
unor națiuni sau personalități care domină și influențează situația 
tuturor celor din jur. 

După moartea lui Iosia, peste cei din Regatul lui Iuda au trecut 
câteva valuri succesive de stăpânire străină. 

Ioahaz, primul val egiptean (2 Regi 23:31-35)

Ioahaz a fost un rege rău și n-a călcat pe urmele tatălui său, 
Iosia. Cunoscându-i inima, Dumnezeu nu l-a lăsat nici măcar să 
încălzească tronul pe care a stat. Circumstanțele stabilite de Du-
mnezeu l-au făcut să domnească numai trei luni de zile.

Înfrângerea lui Iosia i-a oferit Egiptului câțiva ani de 
dominație asupra Regatului lui Iuda. Nemulțumit de ceea ce 
i-au făcut evreii sub Iosia la Meghido, faraonul Egiptului și-a 
descărcat nervii pe Ioahaz, fiul lui Iosia. La întoarcerea lui spre 
Egipt, faraonul a retezat imediat orice speranță de independență 
a evreilor. El s-a întâlnit cu Ioahaz la Ribla, l-a pus în lanțuri și l-a 
luat în Egipt, unde acesta a și murit.  



434

În locul lui Ioahaz, care fusese probabil pro-babilonian ca 
și tatăl său Iosia, faraonul l-a pus pe tron pe Eliachim, fratele 
mai mare al lui Ioahaz, căruia i-a schimbat numele ca semn de 
umilire:

„Şi poporul ţării a luat pe Ioahaz, fiul lui Iosia: ei 
l-au uns, şi l-au făcut împărat în locul tatălui său. Ioa-
haz avea douăzeci şi trei de ani când s-a făcut împărat, 
şi a domnit trei luni la Ierusalim. 

Mamă-sa se chema Hamutal, fata lui Ieremia, din 
Libna. El a făcut ce este rău înaintea Domnului, întoc-
mai cum făcuseră părinţii lui. 

Faraonul Neco l-a pus în lanţuri la Ribla, în ţara 
Hamatului, ca să nu mai domnească la Ierusalim; şi a 
pus asupra ţării o gloabă de o sută de talanţi de argint 
şi de un talant de aur. 

Şi faraonul Neco a pus împărat pe Eliachim, fiul lui 
Iosia, în locul tatălui său Iosia, şi i-a schimbat numele 
în Ioiachim. A luat pe Ioahaz, care a mers în Egipt şi a 
murit acolo.“ (2 Regi 23:30-34).



435

Numele evreieşti Eliachim și Ioiachim înseamnă acelaşi lucru: 
„așezat de Dumnezeu“; diferența provine din faptul că prima 
variantă conţine particula „El“, denumire generală în Orient pen-
tru Dumnezeire, în timp ce a doua variantă este construită cu 
particula „Ia“ de la Iehova, Dumnezeul naţional al evreilor. 

Warren Wiersbe face un comentariu excelent despre destinul 
tragic al evreilor: 

„Iehova l-a chemat pe Israel să fie «un popor care locuiește 
deoparte și nu face parte dintre Neamuri» (Num. 23:9). Ei tre-
buiau să creadă doar în Dumnezeu și să nu se sprijine pe tratate 
și alianțe compromițătoare. Israel trebuia să fie «o împărăție de 
preoți și un neam sfânt» (Exod 19:5-6; Deut. 7:6-11). 

Solomon a scos Israelul din această izolare și l-a aruncat în 
arena politicii internaționale. El a avut șapte sute de neveste (1 
Regi 11:3), cele mai multe reprezentând tot atâtea tratate de 
alianță cu tații sau frații lor care erau regi sau oameni cu mare 
influență. 

Aceste alianțe au adus națiunii bogății imense și i-au scutit de 
războaie, dar, în final, l-au târât pe Solomon și au târât Israelul în 
idolatria neamurilor din jur (1 Regi 11:1-13).“

Dacă poporul evreu L-ar fi ascultat pe Dumnezeu și ar fi 
păzit Legământul încheiat cu El, Dumnezeu i-ar fi făcut să fie 
„capul“ popoarelor (Deut. 28:1-14); dar ei nu L-au ascultat, iar 
neascultarea lor a dus la prăbușirea naţiunii și L-a determinat 
pe Dumnezeu să ia hotărârea de a-i împrăștia temporar printre 
Neamuri. 

Din păcate, Biserica creștină a urmat și ea exemplul rău 
al lui Israel, și s-a amestecat și ea în treburile lumii în loc să se 
țină separată de lume (2 Tim. 2:4; Iacov 1:27; 1 Ioan 2:15-17). 
Credincioșii sunt în lume, dar nu trebuie să fie „din lume“. Numai 
așa se pot duce ei în lume ca să mărturisească despre Cristos și 
să-i salveze pe oameni (Ioan 17:13-19). 

Campbell Morgan spunea: „Biserica a făcut cel mai mult pen-
tru lume atunci când a fost cel mai puţin lumească. Fii altfel!“



436



437

43.  
 

Ioiachim, un rege răzvrătit 
(2 Regi 23:34 – 24:7; 2 Cron. 36:5-8; Ier. 

22:1–19; 25:1-14; 26; 36; 45-48)

Ioiachim se pare că a fost cel de-al doilea fiu al lui Iosia. Nu-
mele dat de părinții săi înseamnă „Elohim a înălțat“, dar Neco, 
faraonul Egiptului, l-a schimbat în Ioiachim, care înseamnă „Ie-
hova a ridicat“ (2 Regi 23:34; 2 Cron. 36:4). Schimbarea numelui 
a însemnat o umilire și o subordonare. Neco a vrut să spună tu-
turor că nu Dumnezeul suprem, ci doar Dumnezeul lui Israel l-a 
făcut domn pe bărbatul aflat pe tronul Ierusalimului. Dumnezeul 
suprem i-a dat lui Neco autoritatea să facă ce vrea cu casa lui 
Iuda. Regatul lui Iuda a fost vasal Egiptului, și Ioiachim a trebuit 
să adune de la locuitorii țării tributul datorat:

„Ioiachim a dat faraonului argintul şi aurul; dar a 
trebuit să pună bir asupra ţării ca să scoată argintul 
acesta, cerut de faraon; a hotărât partea fiecăruia, şi 
a cerut dela poporul ţării argintul şi aurul pe care tre-
buia să le dea faraonului Neco. 

Ioiachim avea douăzeci şi cinci de ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit unsprezece ani la Ierusalim. 
Mamă-sa se chema Zebuda, fata lui Pedaia, din Ruma. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, întocmai 
cum făcuseră părinţii săi.“ (2 Regi 23:35-37).

Ioiachim a fost un rege rău înaintea Domnului și a oamenilor. 
O fire de om răzvrătit, el s-a ridicat împotriva lui Dumnezeu, îm-
potriva profeților și împotriva împăratului Babilonului. Firea lui 
de om răzvrătit i-a atras până la urmă blestemul.



438

a. Ioiachim s-a răzvrătit împotriva Domnului și a anulat 
schimbările bune făcute în țară de tatăl său, Iosia 

Suntem întptdeauna la o singură generație de sălbăticie. Dacă 
moștenirea religioasă nu este dusă mai departe de copii, țara este 
sortită îndepărtării de Dumnezeu și idolatriei. Ioiachim s-a întors 
la calea  idolatriei practicată de Manase, Ahaz, Ioram și Roboam:

„El a făcut ce este rău înaintea Domnului, întocmai 
cum făcuseră părinţii săi“ (2 Regi 23:37),

„Ioiachim avea douăzeci şi cinci de ani cînd a ajuns 
împărat, şi a domnit unsprezece ani la Ierusalim. El a 
făcut ce este rău înaintea Domnului, Dumnezeului său“ 
(2 Cron. 36:5).

 b. Ioiachim s-a răzvrătit împotriva profeților Domnului 

Primul prooroc cu care a intrat în conflict a fost Ieremia. În 
cartea sa, Ieremia ne spune că Dumnezeu l-a trimis în curtea 
Templului, să vorbească regelui și poporului cu ocazia sărbătorii 
Corturilor, cea mai mare sărbătoare de toamnă, când tot poporul 
trebuia să se suie la Ierusalim, ca să se închine Domnului. 

Relatarea respectivă se găsește în Ieremia 26:1-19.  Mesa-
jul anunță că lipsa de pocăință va face să cadă asupra cetății o 
pedeapsă teribilă.

„La începutul domniei lui Ioiachim, fiul lui Iosia, 
împăratul lui Iuda, a fost rostit următorul cuvânt din 
partea Domnului: 

«Aşa vorbeşte Domnul: ‘Stai în curtea Casei Dom-
nului, şi spune acelora care vin din toate cetăţile lui 
Iuda să se închine în Casa Domnului, toate cuvintele pe 
care îţi poruncesc să li le spui; nu lăsa nici un cuvânt 
din ele. 

Poate că vor asculta, şi se vor întoarce fiecare dela 
calea lui cea rea; atunci Mă voi căi de răul, pe care mă 
gândisem să li-l fac din pricina răutăţii faptelor lor. 



439

Să le spui: «Aşa vorbeşte Domnul: ‘Dacă nu Mă 
ascultaţi când vă poruncesc să urmaţi Legea Mea, pe 
care v-am pus-o înainte; dacă nu ascultaţi cuvinte-
le robilor Mei prooroci, pe care vi-i trimit, pe care vi 
i-am trimis dis-de-dimineaţă, şi pe care nu i-aţi ascul-
tat, atunci voi face Casei acesteia ca lui Silo, şi voi face 
din cetatea aceasta o pricină de blestem pentru toate 
neamurile pământului.‘»“ (Ierem. 26:1-6).

Ajunşi pradă aceluiaşi duh de rebeliune care pusese stăpânire 
pe inima regelui Ioiachim, ascultătorii nu numai că nu l-au as-
cultat pe Ieremia, dar l-au prins, l-au judecat sumar și au cerut 
condamnarea sa la moarte. Ceea ce s-ar fi și întâmplat, dacă Du-
mnezeu nu intervenea printr-unul din oamenii de bine din familia 
sfântă a lui Șafan, logofătul care-l sprijinise pe Iosia.

„Preoţii, proorocii, şi tot poporul, au auzit pe Iere-
mia rostind aceste cuvinte în Casa Domnului. Și când 
a isprăvit de spus Ieremia tot ce-i poruncise Domnul să 
spună întregului popor, preoţii, proorocii, şi tot popo-
rul, au pus mâna pe el, şi au zis: 

«Trebuie să mori negreşit! Pentru ce prooroceşti 
în Numele Domnului, şi zici: ‘Casa aceasta va ajunge 
ca Silo, şi cetatea aceasta va fi pustiită şi lipsită de 
locuitori?’» 

Tot poporul s-a îngrămădit în jurul lui Ieremia 
în Casa Domnului. Când au auzit căpeteniile lui Iuda 
aceste lucruri, s-au suit din casa împăratului la Casa 
Domnului, şi au şezut la intrarea porţii celei noi a Ca-
sei Domnului. 

Atunci preoţii şi proorocii au vorbit căpeteniilor 
şi întregului popor: «Omul acesta este vinovat de pe-
deapsa cu moartea; căci a proorocit împotriva cetăţii 
acesteia, cum aţi auzit voi înşivă cu urechile voastre!» 

Ieremia a zis tuturor căpeteniilor şi întregului 
popor: «Domnul m-a trimis să proorocesc împotriva 
Casei acesteia şi împotriva cetăţii acesteia toate lucru-
rile pe care le-aţi auzit voi. 

Acum îndreptaţi-vă căile şi faptele, ascultaţi glasul 
Domnului, Dumnezeului vostru, şi Domnul Se va căi de 
răul pe care l-a rostit împotriva voastră! 



440

Cât despre mine, iată-mă în mâinile voastre; 
faceţi-mi ce vi se va părea că este bine şi drept! Numai 
să ştiţi că, dacă mă veţi omorî, vă veţi face vinovaţi de 
sânge nevinovat, voi, cetatea aceasta şi locuitorii ei; 
căci Domnul m-a trimis în adevăr la voi să rostesc în 
auzul vostru toate aceste cuvinte!» 

Căpeteniile şi tot poporul au zis preoţilor şi proo-
rocilor: «Omul acesta nu este vinovat de pedeapsa cu 
moartea; căci ne-a vorbit în Numele Domnului, Dum-
nezeului nostru!» 

Şi unii din bătrânii ţării s-au sculat, şi au zis între-
gii adunări a poporului: «Mica din Moreşet proorocea 
pe vremea lui Ezechia, împăratul lui Iuda, şi spunea 
întregului popor al lui Iuda: 

‘Aşa vorbeşte Domnul oştirilor: Sionul va fi arat 
ca un ogor, Ierusalimul va ajunge un morman de pie-
tre, şi muntele Casei Domnului o înălţime acoperită cu 
păduri.’ 

L-a omorât însă oare Ezechia, împăratul lui Iuda, 
şi tot Iuda? Nu s-a temut Ezechia de Domnul? Nu s-a 
rugat el Domnului? Şi atunci Domnul S-a căit de răul 
pe care-l rostise împotriva lor. Şi noi să ne împovărăm 
sufletul cu o nelegiuire aşa de mare?»   

…Totuşi mâna lui Ahicam, fiul lui Şafan, a fost cu 
Ieremia, şi el n-a lăsat să fie dat pe mâna poporului ca 
să fie omorât.“ (Ierem. 26:7-19, 24).

Ioaiachim a mai avut conflict și cu un alt profet. Când Urie, 
un prooroc trimis de Dumnezeu, a vorbit împotriva regelui, Urie 
a trebuit să fugă în Egipt. Ioiachim a trimis niște oameni să-l 
răpească și l-a executat fără milă:

„A mai fost însă un om care proorocea în Numele 
Domnului: Urie, fiul lui Şemaia, din Chiriat-Iearim. El 
a proorocit împotriva cetăţii acesteia şi împotriva ţării 
acesteia tocmai aceleaşi lucruri ca Ieremia. 

Împăratul Ioiachim, toţi vitejii lui şi toate 
căpeteniile lui au auzit cuvintele lui, şi împăratul a 
căutat să-l omoare. Dar Urie, care a fost înştiinţat de 
lucrul acesta, s-a temut, a fugit, şi s-a dus în Egipt.



441

Împăratul Ioiachim a trimis nişte oameni în 
Egipt şi anume: pe Elnatan, fiul lui Acbor, şi pe alţii 
împreună cu el în Egipt. Aceştia au scos din Egipt pe 
Urie şi l-au adus la împăratul Ioiachim, care l-a omo-
rât cu sabia, şi i-a aruncat trupul mort în mormintele 
copiilor poporului.“ (Ierem 26:20-23).

Un alt profet care a fost trimis de Dumnezeu pe vremea lui 
Ioiachim ca să anunțe venirea pedepsei prin mâna babilonienilor 
a fost Habacuc:

„Proorocia descoperită proorocului Habacuc. Până 
când voi striga către Tine, Doamne, fără s-asculţi? 
Până când mă voi tângui Ţie, fără să dai ajutor? 

Pentru ce mă laşi să văd nelegiuirea, şi Te uiţi la 
nedreptate? Asuprirea şi silnicia se fac sub ochii mei, 
se nasc certuri, şi se stârneşte gâlceavă. 

De aceea Legea este fără putere, şi dreptatea nu se 
vede, căci cel rău biruieşte pe cel neprihănit, de aceea 
se fac judecăţi nedrepte. 

Aruncaţi-vă ochii printre Neamuri, şi priviţi, 
uimiţi-vă, şi îngroziţi-vă! Căci în zilele voastre voi face 
o lucrare, pe care n-aţi crede-o dacă v-ar povesti-o 
cineva! 

Iată, voi ridica pe haldei, popor turbat şi iute, 
care străbate întinderi mari de ţări, ca să pună mâna 
pe locuinţe care nu sunt ale lui. El este grozav şi 
înfricoşat; numai din el însuş îi iese dreptul şi mărirea 
lui. 

Caii lui sunt mai iuţi decât leoparzii, mai sprinteni 
decât lupii de seară, şi călăreţii lui înaintează în galop 
de departe, zboară ca vulturul care se repede asupra 
prăzii. 

Tot poporul acesta vine numai ca să jefuiască; 
privirile lui lacome caută înainte, şi strânge prinşi de 
război ca nisipul. Îşi bate joc de împăraţi, şi voivozii 
sunt o nimica pentru el, râde de toate întăriturile, căci 
grămădeşte pământ, şi le ia.“ (Hab. 1:1-10).

Trei ani mai târziu, Ieremia a dictat mesajul său profe-
tic lui Baruc, care l-a scris într-o carte și le-a citit apoi în curtea 



442

Templului. Ioiachim va auzi și el despre conținutul acestei cărți 
peste încă un an de zile (Ierem. 36).

Acest Ioiachim a  fost regele care a rupt în bucăți și a aruncat 
în foc cartea scrisă de Ieremia (Ier. 36).  Câtă deosebire între Iosia 
și Ioiachim! Iosia și-a rupt hainele și s-a pocăit când a auzit me-
sajul din Legea Domnului! Ioiachim nu și-a rupt hainele, nu s-a 
pocăit, ci a rupt cartea primită de la Ieremia și a aruncat-o pe foc. 
Însă, acest gest de furie n-a putut împiedica lucrarea lui Dumne-
zeu, dar a atras o și mai mare pedeapsă peste casa lui Ioahaz:

„Pe viaţa Mea, zice Domnul, că, şi chiar dacă Ieco-
nia (sau Ioiachim) fiul lui Ioiachim, împăratul lui Iuda, 
ar fi un inel de pecetluit în mâna Mea cea dreaptă, te-
aş scoate şi de acolo. 

Te voi da în mâinile celor ce vor să-ţi ia viaţa, în 
mâinile acelora înaintea cărora tremuri, în mâinile 
lui Nebucadneţar, înpăratul Babilonului, în mâinile 
haldeilor. 

Te voi arunca, pe tine şi pe mamă-ta care te-a 
născut, într-o altă ţară, unde nu v-aţi născut, şi acolo 
veţi muri! Dar în ţara în care vor dori să se întoarcă, 
nu se vor mai întoarce! 

Este un vas dispreţuit, sfărâmat, acest Ieconia? 
Este el un lucru, căruia nu-i dai nici un preţ? Pentru ce 
sunt aruncaţi oare, el şi sămânţa lui, şi azvârliţi într-o 
ţară, pe care n-o cunosc?“ 

,,Ţară, ţară, ţară, ascultă glasul Domnului! Aşa 
vorbeşte Domnul: «Scrieţi pe omul acesta ca lipsit de 
copii, ca un om căruia nu-i va merge bine toată viaţa 
lui; căci nici unul din urmaşii lui nu va izbuti să şadă 
pe scaunul de domnie a lui David şi să domnească pes-
te Iuda.»“ (Ier. 22:24-30).

Ioiachim n-a vrut să asculte mesajele venite de la Dumnezeu. 
Pentru că cei ce ocupau pozițiile de călăuze ale poporului, respec-
tiv împăratul și preoții, nu și-au mai făcut datoria, Dumnezeu a 
trimis la popor „trupele Lui speciale“, proorocii. Apusul istoriei 
monarhiei a cunoscut o intensă activitate profetică. 

După Isaia, care potrivit tradiţiei ar fi fost tăiat în două cu 
fierăstrăul la ordinul apostatului Manase, Dumnezeu l-a trimis 



443

pe Ieremia și, așa cum vom vedea mai încolo, pe foarte încerca-
tul Ezechiel. Ei au vestit apropierea pedepsei și i-au îndemnat pe 
evrei la o totală supunere față de hotărârile disciplinării divine.

c. Ioiachim s-a răzvrătit împotriva Babilonului

Aflat în contratimp cu Dumnezeul care conduce istoria, Ioia-
chim s-a arătat și în contratimp cu marile puteri ale vremii. 
Încrederea pusă de Ioiachim în Egipt s-a dovedit greșită. După 
căderea Ninivei (612 î.Hr.) și prăbușirea imperiului asirian, pe 
scena mare a lumii, venise vremea ca Babilonul să înlocuiască 
Egiptul și Siria în rolul de putere mondială.

„Împăratul Egiptului n-a mai ieşit din ţara lui, căci 
împăratul Babilonului luase tot ce era al împăratului 
Egiptului, de la pârâul Egiptului până la râul Eufratu-
lui.“ (2 Regi 24:7).

„Pe vremea sa, Nebucadneţar, împăratul Babilonu-
lui, a pornit cu război. Ioiachim i-a fost supus trei ani; 
dar s-a răsculat din nou împotriva lui. 

Atunci Domnul a trimis împotriva lui Ioiachim 
cete de haldei, cete de sirieni, cete de moabiţi şi cete 
de amoniţi; le-a trimis împotriva lui Iuda, ca să-l 
nimicească, după cuvântul pe care-l spusese Domnul 
prin robii Săi, proorocii.“ (2 Regi 24:1-2).

Ioiachim a „citit“ în mod greșit circumstanțele istorice. 
Nebucadnețar, împăratul Babilonului, a atacat Egiptul, dar 
bătălia s-a terminat fără un învingător clar. Nebucadnețar a tre-
buit să se retragă la Babilon ca să-și adune o altă armată. Ioiachim 
a tras concluzia greșită că Egiptul era destul de puternic pentru a 
ține piept Babilonului, și a hotărât să nu mai plătească tributul 
anual. Până să poată veni el însuși pentru a chema la ordine şi 
a-și supune fostul vasal, împăratul a trimis „cete“ din popoarele 
din jurul Regatului lui Iuda să-i pedepsească. 

Aceste raiduri nu făceau altceva decât să vestească teribila 
invazie viitoare care urma să aducă distrugerea Regatului de Sud 
și a Templului de la Ierusalim. Isaia îi spusese regelui Ezechia că 
aceste lucruri se vor întâmpla (2 Regi 20:12-20). Regele Manase 



444

auzise și el aceste avertismente, dar refuzase să le bage în seamă 
(2 Regi 21:10-15). Ieremia comunicase vedenia cu văzătorul și 
cazanul de la miazănoapte care ,,clocotea“, un simbol al teribilei 
invazii babiloniene (Ier. 1:11-16 și 4:5-9; 6:22-26).

Cu toate acestea, Ioiachim n-a vrut să accepte că Dumnezeu 
a hotărât ca Babilonul să fie instrumentul pedepselor lui asupra 
tuturor naţiunilor din vremea aceea. Venise „vremea Neamuri-
lor“, dar Ioiachim n-a acceptat decretul divin. În zadar a vorbit 
Ieremia. Urechile regelui erau surde la mesajul profetic. 

Cine vrea să înțeleagă această situație trebuie să citească de-
cretul divin promulgat prin Ieremia 45 – 48. Ales de Dumnezeu 
ca instrument al disciplinării popoarelor, Babilonul avea să fie, în 
cele din urmă, el însuși pedepsit de Dumnezeu pentru semeția și 
îngâmfarea lui (Ierem. 50).

Celor care mai continuau să-l plângă pe Iosia, Ieremia le spu-
ne că jalea lor va creşte din cauza nenorocirilor care urmau să 
vină peste ei:

„Nu plângeţi pe cel mort, şi nu vă bociţi pentru el; 
ci plângeţi mai degrabă pe cel ce se duce, care nu se va 
mai întoarce, şi nu-şi va mai vedea ţara de naştere! 

Căci aşa vorbeşte Domnul despre Şalum (Ioahaz), 
fiul lui Iosia, împăratul lui Iuda, care domnea în locul 
tatălui său Iosia, şi care a ieşit din locul acesta: «Nu se 
va mai întoarce în el; ci va muri în locul unde este dus 
rob, şi nu va mai vedea ţara aceasta.» 

„Vai de cel ce îşi zideşte casa cu nedreptate, şi 
odăile cu nelegiuire; care pune pe aproapele său să lu-
creze degeaba, fără să-i dea plata; care zice: «Îmi voi 
zidi o casă mare, şi odăi încăpătoare» şi-i face ferestre 
multe, o căptuşeşte cu cedru, şi o vopseşte cu roşu!» 

«Împărat eşti tu oare, de te întreci în cedri?» «Nu 
mânca tatăl tău, şi nu bea şi el?» Şi totuşi el făcea 
dreptate şi judecată, şi era fericit! Judeca pricina 
săracului şi a celui lipsit, şi era fericit. 

Nu înseamnă lucrul acesta a Mă cunoaşte? zice 
Domnul.  Dar tu n-ai ochi şi inimă decât ca să te de-
dai la lăcomie, ca să verşi sânge nevinovat, şi să 
întrebuinţezi asuprire şi silnicie. 



445

De aceea, aşa vorbeşte Domnul despre Ioachim, fiul 
lui Iosia, împăratul lui Iuda: «Nu-l vor plânge, zicând: 
‘Vai, fratele meu! Vai, sora mea!’ Nici nu-l vor plânge, 
zicând: «Vai doamne! Vai, Măria sa!» 

Ci va fi înmormântat ca un măgar, va fi târât şi 
aruncat afară din porţile Ierusalimului!“ (Ieremia 
22:10-19).

„Lucrul acesta s-a întâmplat numai după porunca 
Domnului, care voia să lepede pe Iuda dinaintea Lui, 
din pricina tuturor păcatelor săvârşite de Manase, şi 
din pricina sângelui nevinovat pe care-l vărsase Ma-
nase, şi de care umpluse Ierusalimul. 

De aceea, lucrul acesta Domnul n-a vrut să-l ierte. 
Celelalte fapte ale lui Ioiachim, şi tot ce a făcut el, nu 
sunt scrise oare în cartea Cronicilor împăraţilor lui 
Iuda?

Ioiachim a adormit cu părinţii săi. Şi, în locul lui, a 
domnit fiul său Ioiachin.“ (2 Regi 24:3-6).

Scenariul morții lui Ioiachim trebuie dedus din fragmentele de 
informații pe care le găsim în cartea Regi, în cartea Cronici și în 
cartea proorocului Ieremia. În anul 597 î.Hr., Nebucadnețar a ve-
nit la Ierusalim să-l pedepsească pe regele rebel, dar chiar înainte 
de sosirea lui, generalii armatei lui l-au prins pe Ioiachim și l-au 
legat ca să-l ducă rob la Babilon (2 Cron. 36:5-6). Nu ni se spune 
dacă acolo a murit de moarte naturală sau a fost executat (2 Regi 
24:6). Versetul ne spune doar că el „a adormit cu părinții săi“, 
fără să se menționeze ceva despre înmormântarea sa.  Istoricii ne 
spun că a murit sub asediul babilonian, iar trupul său, după ce a 
rămas un timp sub ploaie și în soare, a fost aruncat peste zidul 
cetății ca să dovedească acest fapt celor ce asediau cetatea.

După ce l-a omorât pe Ioiachim, Nebucadnețar a dus la Ba-
bilon o parte din vasele destinate slujbelor de la Templu și un 
grup de tineri pe care i-a pregătit ca viitori demnitari de la Curte. 
Printre aceştia s-a numărat și Daniel, împreună cu cei trei prie-
teni ai săi (Dan. 1:1-6). Este uimitor cum au putut să iasă din 
vremea idolatră și imorală a lui Ioiachim tineri așa de integri și de 
consacrați lui Iehova ca Daniel și prietenii lui! Decăderea generală 
nu este niciodată o scuză pentru cei cu adevărat credincioși. 



446

Primul capitol din cartea lui Daniel ne spune că Daniel și ceilalți 
trei prieteni au trăit în umbra tronului idolatru, fiind „de neam 
împărătesc și de viță boierească“ (Dan. 1:3).

Una din simetriile frumoase din istorie este că iudeii au fost 
duși în robie în trei valuri succesive, în vremea lui Ioiachim, în 
vremea lui Ioiachin și în vremea lui Zedechia, iar Dumnezeu i-a 
adus înapoi tot în trei valuri succesive, prin Zorobabel, prin Ezra 
și prin Neemia. Aceasta scoate în relief suveranitatea lui Dumne-
zeu asupra istoriei.

d. Ioiachim a sfârșit-o blestemat 

Am spus că omul acesta cu duh răzvrătit a sfârșit-o prin a fi 
blestemat. Toți cei care se informează despre viața acestui rege 
al lui Iuda dau peste un text ciudat care dovedește într-un fel 
nașterea lui Isus Cristos dintr-o fecioară. Pronunțarea blestemu-
lui apare pentru prima dată în Ieremia 22:

„Pe viaţa Mea, zice Domnul, că, şi chiar dacă Ieco-
nia (sau Ioiachin) fiul lui Ioiachim, împăratul lui Iuda, 
ar fi un inel de pecetluit în mâna Mea cea dreaptă, te-
aş scoate şi de acolo. 

Te voi da în mâinile celor ce vor să-ţi ia viaţa, în 
mâinile acelora înaintea cărora tremuri, în mâinile lui 
Nebucadneţar, împăratul Babilonului, în mâinile hal-
deilor.  Te voi arunca, pe tine şi pe mamă-ta care te-a 
născut, într-o altă ţară, unde nu v-aţi născut, şi acolo 
veţi muri! Dar în ţara în care vor dori să se întoarcă, 
nu se vor mai întoarce! 

Este un vas dispreţuit, sfărâmat, acest Ieconia? 
Este el un lucru, căruia nu-i dai nici un preţ? Pentru ce 
sunt aruncaţi oare, el şi sămânţa lui, şi azvârliţi într-o 
ţară, pe care n-o cunosc?“

,,Ţară, ţară, ţară, ascultă glasul Domnului! Aşa 
vorbeşte Domnul: «Scrieţi pe omul acesta ca lipsit de 
copii, ca un om căruia nu-i va merge bine toată viaţa 
lui; căci nici unul din urmaşii lui nu va izbuti să şadă 
pe scaunul de domnie a lui David şi să domnească pes-
te Iuda.»“ (Ierem. 22:24-30).



447

Blestemul este apoi reluat și amplificat în Ieremia 36:

„Şi despre Ioiachim, împăratul lui Iuda, spune: 
«Aşa vorbeşte Domnul: „Tu ai ars cartea aceasta, 
zicând: „Pentru ce ai scris în ea cuvintele acestea: 
„Împăratul Babilonului va veni, va nimici ţara aceas-
ta, şi va nimici din ea oamenii şi dobitoacele?“» 

De aceea, aşa vorbeşte Domnul despre Ioiachim, 
împăratul lui Iuda: «Nici unul dintre ai lui nu va şedea 
pe scaunul de domnie al lui David. Trupul lui mort 
va fi lăsat la căldură ziua şi la frig noaptea.»“ (Ier. 
36:29-30).

Blestemul anunța într-un fel ruperea lanțului neîntrerupt de 
urmași ai lui David care trebuiau să stea pe tronul de la Ierusa-
lim până la venirea lu Mesia. Într-adevăr, Dumnezeu S-a ținut de 
cuvânt și nici unul din urmașii lui Ioiachin nu a mai stat pe tronul 
de la Ierusalim. Atunci de unde a venit Mesia?

Cine citește ce spun cele patru Evanghelii despre nașterea 
Domnului Isus observă repede că linia genealogică dată de Matei 
este deosebită de cea dată de Luca. Unii au găsit în aceasta chiar 
o dovadă că Biblia ar prezenta unele erori. Dar ei nu știau de bles-
temul rostit de Dumnezeu asupra lui Ioiachim și n-au avut ochi 
să vadă cum a rezolvat Dumnezeu problema urmașilor davidici. 
Linia genealogică din Evanghelia lui Matei urmărește strămoșii 
Domnului Isus de la Avraam până la Iosif, soțul Mariei, trecând 
prin capii de familie sau întâii-născuți cu drept la tron. Domnul 
Isus a fost fiul lui David, nu prin linia regală, Solomon, Ioiachim, 
etc, ci prin linia genetică, de la David prin Natan și până la Maria. 

Dacă cel născut în Betleemul Iudeii ar fi fost fiul natural al lui 
Iosif, el ar fi fost încă sub blestem și n-ar fi putut sta pe tronul lui 
Iuda. Dar fiind născut numai din fecioara Maria, Pruncul din iesle 
poate fi Fiul lui David care va moșteni tronul mesianic:

„Îngerul i-a zis: «Nu te teme, Marie; căci ai căpătat 
îndurare înaintea lui Dumnezeu. Şi iată că vei rămâne 
însărcinată, şi vei naşte un fiu, căruia îi vei pune nu-
mele Isus. 

El va fi mare, şi va fi chemat Fiul Celui Preaînalt; 
şi Domnul Dumnezeu Îi va da scaunul de domnie al 
tatălui Său David. Va împărăţi peste casa lui Iacov 



448

în veci, şi Împărăţia Lui nu va avea sfârşit.»“ (Luca 
1:30-33).

Nașterea lui Isus din fecioară rezolvă două lucruri care apa-
rent se exclud reciproc: Domnul Isus este urmașul regal promis 
de Dumnezeu lui David, dar nu anulează în nici un fel blestemul 
rostit de Dumnezeu asupra lui Ioiachim și a casei lui. 



449

C
hem

area tronului

44. 
 

Ioiachin, un alt rege blestemat  
(2 Regi 24:8-17; 2 Cron. 36:9-10; Ierem. 22:20-30)

Ioiachin a mărit cu una numărul figurilor tragice de pe tronul 
de la Ierusalim. Sub domnia lui, rămășița din Regatul de Sud a 
trecut prin cel de-al doilea val babilonian. Iuda și-a văzut duse 
în robie bogățiile și crema populației din regat. Este uimitor cât 
rău a putut face acest Ioiachin într-o domnie de numai trei luni. 
Într-o cântare de jale, Ezechiel îl descrie ca pe „un pui de leu care 
șfâșie prada și mănâncă oameni… așa că țara, cu tot ce se află în 
ea, s-a îngrozit de mugetul răcnetelor lui“ (Ezec. 19:1-14).   

Dumnezeu a intensificat pedepsirea copiilor Săi prin interme-
diul Babilonului. Dornic să-și consolideze cuceririle din campania 
anterioară, Nebucadnețar a revenit ca să jefuiască Regatul lui 
Iuda. Profeția lui Ieremia despre regele dus departe de țară, la 
Babilon, s-a împlinit întocmai (Ieremia 22:10-19). 

Ioiachin a fost dus în robie, și nu s-a mai întors niciodată în 
țară:

„Ioiachin avea optsprezece ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit trei luni la Ierusalim. Mamă-sa se 
chema Nehuşta, fata lui Elnatan, din Ierusalim. 



450

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, întocmai 
cum făcuse tatăl său. În vremea aceea, slujitorii lui 
Nebucadneţar, împăratul Babilonului, s-au suit împo-
triva Ierusalimului, şi cetatea a fost împresurată. 

Nebucadneţar, împăratul Babilonului, a ve-
nit înaintea cetăţii pe când o împresurau slujitorii 
lui. Atunci Ioiachin, împăratul lui Iuda, s-a dus la 
împăratul Babilonului, cu mamă-sa, cu slujitorii, 
căpeteniile şi dregătorii lui.  Şi împăratul Babilonului 
l-a luat prins, în al optulea an al domniei lui. A luat de 
acolo toate vistieriile Casei Domnului şi vistieriile casei 
împăratului; şi a sfărâmat toate vasele de aur pe care 
le făcuse Solomon, împăratul lui Israel, în Templul 
Domnului, cum spusese Domnul. 

A dus în robie tot Ierusalimul, toate căpeteniile şi 
toţi oamenii viteji, în număr de zece mii, cu toţi teslarii 
şi ferarii; n-a mai rămas decât poporul sărac al ţării. 



451

A strămutat pe Ioiachin la Babilon; şi a dus robi 
din Ierusalim la Babilon pe mama împăratului, pe ne-
vestele împăratului şi pe dregătorii lui, şi pe mai-marii 
ţării, pe toţi războinicii, în număr de şapte mii, şi pe 
teslari şi ferari, în număr de o mie, toţi numai oameni 
viteji şi buni pentru război. 

Împăratul Babilonului i-a luat robi în Babilon.“ (2 
Regi 24:12-18).

Din această deportare în masă a făcut parte și profetul Eze-
chiel (Ezec. 1:1-3). Evenimentul a fost doar preludiul pentru mai 
ampla şi finala ducere în robie din anul 588 î.Hr., care a avut loc 
pe vremea lui Zedechia. Nebucadnețar s-a întors atunci și a dis-
trus complet Ierusalimul după un teribil asediu de doi ani (Isaia 
39:1-8; Ier. 7:1-5; Ezec. 20:1-49). 

Ioiachin a fost rob la Babilon timp de treizeci și șapte de ani, 
după care a fost eliberat de către Evil-Merodac, urmașul lui 
Nebucadnețar:

„În al treizeci şi şaptelea an al robiei lui Ioiachin, 
împăratul lui Iuda, în a douăzeci şi şaptea zi a lunii a 
douăsprezecea, Evil-Merodac, împăratul Babilonu-
lui, în cel dintâi an al domniei lui, a înălţat capul lui 
Ioiachin, împăratul lui Iuda, şi l-a scos din temniţă; i-a 
vorbit cu bunătate, şi a pus scaunul lui de domnie mai 
presus de scaunul de domnie al împăraţilor care erau 
cu el la Babilon. 

I-a schimbat hainele de temniţă, şi Ioiachin a 
mâncat totdeauna la masa lui, în tot timpul vieţii lui. 
Împăratul i-a îngrijit necurmat de hrana de toate 
zilele, în tot timpul vieţii lui.“  (2 Regi 25:27-30; Ier. 
52:31-34).

Dispute asupra duratei robiei 

Una din disputele intervenite între profeții dela Curtea regală 
din Ierusalim a vizat durata robiei locuitorilor lui Iuda. În prima 
tabără, se aflau profeții de Curte, oameni mincinoși, care legănau 
poporul în speranțe înșelătoare, și care spuneau că robia este 



452

doar un accident istoric și că Dumnezeu nu va îngădui ca popo-
rul Lui să fie deportat departe de Ţara promisă. De cealaltă parte, 
se găsea Ieremia, care susţinea că robia este o pedeapsă potrivită 
pentru idolatria și neascultarea poporului, a cărei durată urma 
să fie de șaptezeci de ani. Înfruntarea a luat pe alocuri accente 
dramatice. Amănuntele respective ne sunt relatate în cartea pro-
fetului Ieremia, în capitolele 27 - 29, într-un reportaj cu lanțuri, 
juguri și scrisori. Textul condensează disputa care s-a prelungit 
un interval apreciabil.

„Aşa mi-a vorbit Domnul: «Fă-ţi nişte legături şi 
nişte juguri, şi puneţi-le la gât.»“ (Ier. 27:2).

Jugul semnifica robia popoarelor și dominația Babilonului, 
instrumentul ales de Dumnezeu:

„Iată ce să spuneţi stăpânilor voştri: «Eu am făcut 
pământul, pe oameni, şi dobitoacele care sunt pe 
pământ, cu puterea Mea cea mare şi cu braţul Meu în-
tins, şi dau pământul cui Îmi place. 

Acum dau toate aceste ţări în mâinile robului Meu 
Nebucadneţar, împăratul Babilonului; îi dau chiar şi 
fiarele câmpului ca să-i fie supuse. 

Toate Neamurile vor fi supuse lui, fiului său, şi fiu-
lui fiului său, până va veni şi vremea ţării lui, şi o vor 
supune neamuri puternice şi împăraţi mari. 

Dar dacă un popor sau o împărăţie nu se va supu-
ne lui Nebucadneţar, împăratul Babilonului, şi nu-şi 
va pleca grumazul sub jugul împăratului Babilonului, 
voi pedepsi pe poporul acela cu sabie, cu foamete şi cu 
ciumă, zice Domnul, până îl voi nimici prin mâna lui. 

De aceea, să nu-i ascultaţi pe proorocii voştri, pe 
ghicitorii voştri, pe visătorii voştri, pe cititorii voştri 
în stele, şi pe vrăjitorii voştri, cari vă zic: ‘Nu veţi fi 
supuşi împăratului Babilonului!’ 

Căci ei vă proorocesc minciuni, ca să fiţi depărtaţi 
din ţara voastră, ca să vă izgonesc şi să pieriţi. 
Dar pe poporul care îşi va pleca grumazul sub ju-
gul împăratului Babilonului, şi care îi va fi supus, îl 
voi lăsa în ţara lui, zice Domnul, ca s-o lucreze şi să 
locuiască în ea.»“ (Ier. 27:4-11).



453

Ieremia a vestit același mesaj și lui Zedechia, care a urmat 
după Ioiachin la tron:

„Am spus întocmai aceleaşi lucruri lui Zedechia, 
împăratul lui Iuda: «Plecaţi-vă grumazul sub jugul 
împăratului Babilonului, supuneţi-vă lui şi poporului 
lui, şi veţi trăi. 

Pentru ce să muriţi, tu şi poporul tău, de sabie, 
de foamete şi de ciumă, cum a hotărât Domnul asu-
pra poporului care nu se va supune împăratului 
Babilonului? 

Nu ascultaţi de cuvintele proorocilor cari vă zic: 
‘Nu veţi fi supuşi împăratului Babilonului!’ Căci ei vă 
proorocesc minciuni. Nu i-am trimis Eu, zice Domnul, 
ci proorocesc minciuni în Numele Meu, ca să vă izgo-
nesc şi să pieriţi, voi şi proorocii care vă proorocesc!» 

Am vorbit şi preoţilor şi întregului popor şi le-am 
spus: «Aşa vorbeşte Domnul: ‘Nu ascultaţi de cuvin-
tele proorocilor voştri, care vă proorocesc şi zic: „Iată 
că uneltele Casei Domnului vor fi aduse în curând din 
Babilon!“ Căci ei vă proorocesc minciuni. 

Nu-i ascultaţi; supuneţi-vă împăratului Babi-
lonului, şi veţi trăi. Pentru ce să ajungă cetatea 
aceasta o dărâmătură? Dacă sunt ei prooroci şi dacă 
este cu ei Cuvântul Domnului, să mijlocească la Dom-
nul oştirilor, pentru ca uneltele care au mai rămas în 
Casa Domnului, în casa împăratului lui Iuda, şi în Ie-
rusalim, să nu se ducă în Babilon.’ 

Căci aşa vorbeşte Domnul oştirilor cu privire la 
stâlpi, la marea de aramă, la temelii şi la toate celelal-
te unelte care au mai rămas în cetatea aceasta, şi care 
n-au fost ridicate de Nebucadneţar, împăratul Babi-
lonului, când a luat robi din Ierusalim în Babilon pe 
Ieconia, fiul lui Ioiachim, împăratul lui Iuda, şi pe toţi 
mai-marii lui Iuda şi Ierusalimului; aşa vorbeşte Dom-
nul oştirilor, Dumnezeul lui Israel, despre uneltele care 
au mai rămas în Casa Domnului, în casa împăratului 
lui Iuda, şi în Ierusalim: ‘Ele vor fi duse în Babilon, şi 
vor rămâne acolo până în ziua, când le voi căuta Eu 
- zice Domnul - când le voi ridica iarăşI şi le voi aduce 
înapoi în locul acesta.’»“ (Ier. 27:12-22).



454

Proorocii mincinoși s-au grăbit să-l contrazică pe Ieremia 
transmiţând regelui și poporului un mesaj care să le fie pe plac. 
Hanania, unul dintre acești prooroci a îndrăznit chiar să sfărâme 
jugul pe care i-l dăduse Dumnezeu lui Ieremia ca să-l poarte:

„În acelaşi an, la începutul domniei lui Zedechia, 
împăratul lui Iuda, în luna a cincea a anului al patru-
lea, Hanania, fiul lui Azur, prooroc din Gabaon, mi-a 
zis în Casa Domnului, în faţa preoţilor şi a întregului 
popor: 

«Aşa vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui Is-
rael: ‘Eu sfărâm jugul împăratului Babilonului! Peste 
doi ani, voi aduce înapoi în locul acesta toate uneltele 
Casei Domnului, pe care le-a ridicat Nebucadneţar, 
împăratul Babilonului, din locul acesta, şi le-a dus în 
Babilon. 

Şi voi aduce înapoi în locul acesta, zice Domnul, pe 
Ieconia, fiul lui Ioiachim, împăratul lui Iuda, şi pe toţi 
prinşii de război ai lui Iuda, care s-au dus în Babilon; 
căci voi sfărâma jugul împăratului Babilonului.»“ (Ier. 
28:1-4).

Ieremia i-a spus lui Hanania că dorințele omeneşti nu sunt în-
totdeauna identice cu previziunile profetice. Dorințe de bine avea 
și el, dar mesajul Domnului era altul:

„Proorocul Ieremia a răspuns proorocului Hana-
nia, în faţa preoţilor şi a întregului popor, care stăteau 
în Casa Domnului. 

Ieremia, proorocul, a zis: «Amin! Aşa să facă Dom-
nul! Să împlinească Domnul cuvintele pe care le-ai 
proorocit tu, şi să aducă înapoi din Babilon în locul 
acesta uneltele Casei Domnului şi pe toţi prinşii de 
război! 

Numai ascultă cuvântul pe care-l rostesc eu în 
auzul tău şi în auzul întregului popor: Proorocii, 
cari au fost înaintea mea şi înaintea ta, din vremile 
străvechi, au proorocit război, foamete şi ciumă împo-
triva unor ţări puternice şi a unor împărăţii mari. 



455

Dar, dacă un prooroc prooroceşte pacea, numai 
după împlinirea celor ce prooroceşte, se va cunoaşte că 
este cu adevărat trimis de Domnul.»“ (Ier. 28:5-9).

Cuvintele lui Ieremia recapitulează o realitate istorică și 
postulează un principiu fundamental în activitatea profeților: în 
Israel, proorocii, care fac parte din trupele speciale ale lui Dumne-
zeu, n-au apărut în timpuri bune, când pacea era răsplata pentru 
ascultarea regilor, a preoților și a oamenilor din popor, ci în vre-
muri grele, când neascultarea ajunsese generalizată. În general, 
apariția profeților a fost un semn rău, o proclamare a neascultării 
regilor, a preoților și a oamenilor din popor. Activitatea profetică 
a fost cu atât mai intensă cu cât neascultarea și decăderea popo-
rului lui Dumnezeu au fost mai mari. 

Departe de a înțelege analiza lui Ieremia, Hanania și-a dus 
obrăznicia până la capăt:

„Atunci proorocul Hanania a ridicat jugul de pe 
grumazul proorocului Ieremia şi l-a sfărâmat. Şi Ha-
nania a zis în faţa întregului popor: «Aşa vorbeşte 
Domnul: ‘Aşa voi sfărâma, peste doi ani de pe gru-
mazul tuturor Neamurilor jugul lui Nebucadneţar, 
împăratul Babilonului!’»“ (Ier. 28:10-11).

Gestul lui Hanania a fost pe placul poporului, dar nu și pe 
placul Domnului. Credincios modest și smerit, Ieremia a plecat 
de acolo ca să pună capăt disputei, dar Dumnezeu l-a trimis îna-
poi cu un mesaj groaznic:

„Proorocul Ieremia a plecat. După ce a sfărâmat 
proorocul Hanania jugul de pe grumazul proorocu-
lui Ieremia, Cuvântul Domnului a vorbit lui Ieremia, 
astfel: 

«Du-te, şi spune lui Hanania: ‘Aşa vorbeşte Dom-
nul: Ai sfărâmat un jug de lemn, dar cu aceasta ai 
făcut în locul lui un jug de fier! Căci aşa vorbeşte Dom-
nul oştirilor, Dumnezeul lui Israel: 

Pun un jug de fier pe grumazul tuturor acestor nea-
muri, ca să fie subjugate de Nebucadneţar, împăratul 
Babilonului, şi-i vor sluji, şi-i dau chiar şi fiarele 
câmpului!’» 



456

Şi proorocul Ieremia a zis proorocului Hanania: 
«Ascultă, Hanania! Domnul nu te-a trimis, ci tu însufli 
poporului o încredere mincinoasă. 

De aceea, aşa vorbeşte Domnul: ‘Iată, te izgonesc 
de pe pământ, şi vei muri chiar în anul acesta; căci 
cuvintele tale sunt o răzvrătire împotriva Domnului.’» 

Și proorocul Hanania a murit chiar în anul acela, 
în luna a şaptea.“ (Ier. 28:11-17).

Deşi înfruntarea dintre Hanania şi Ieremia s-a desfăşurat în 
mod public și toți cei de faţă au putut vedea cui i-a dat Dumnezeu 
dreptate, iluzia unei repatrieri rapide tot mai stăruia în mintea 
evreilor. 

În capitolul 29, Ieremia ne dă proclamația și sfatul lui Dumne-
zeu pentru cei care trebuiau să accepte robia, nu să se răzvrătească 
împotriva ei. Ieremia își începe mesajul cu o încurajare:

„Iată cuprinsul epistolei, pe care a trimis-o 
proorocul Ieremia, din Ierusalim, către rămăşiţa 
bătrânilor din robie, preoţilor, proorocilor, şi între-
gului popor, pe care îi dusese în robie Nebucadneţar, 
din Ierusalim la Babilon, după ce împăratul Ieconia, 
împărăteasa, famenii-dregători, căpeteniile lui Iuda 
şi ale Ierusalimului, lemnarii şi fierarii au părăsit 
Ierusalimul. Le-a trimis-o prin Eleasa, fiul lui Şafan, 
şi prin Ghemaria, fiul lui Hilchia, trimişi la Babilon 
de Zedechia, împăratul lui Iuda, la Nebucadneţar, 
împăratul Babilonului. 

Ea cuprindea următoarele: 
«Aşa vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui Is-

rael, către toţi prinşii de război, pe care i-am dus din 
Ierusalim la Babilon: 

‘Zidiţi case, şi locuiţi-le; sădiţi grădini şi mâncaţi 
din roadele lor! Luaţi-vă neveste, şi faceţi fii şi fiice; 
însuraţi-vă fiii, şi măritaţi-vă fetele, să facă fii şi fii-
ce, ca să vă înmulţiţi acolo unde sunteţi, şi să nu vă 
împuţinaţi. 

Urmăriţi binele cetăţii, în care v-am dus în robie, 
şi rugaţi-vă Domnului pentru ea, pentru că fericirea 
voastră atârnă de fericirea ei!’»



457

Căci aşa vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui 
Israel: 

«Nu vă lăsaţi amăgiţi de proorocii voştri, care sunt 
în mijlocul vostru, nici de ghicitorii voştri; nu ascultaţi 
nici de visătorii voştri, ale căror visuri voi le pricinuiţi! 
Căci ei vă proorocesc minciuni în Numele Meu. Eu nu 
i-am trimis, zice Domnul.»  

Dar iată ce zice Domnul: «De îndată ce vor trece 
şaptezeci de ani ai Babilonului, Îmi voi aduce aminte 
de voi, şi voi împlini faţă de voi făgăduinţa Mea cea 
bună, aducându-vă înapoi în locul acesta.

Căci Eu ştiu gândurile, pe care le am cu privire la 
voi, zice Domnul, gânduri de pace şi nu de nenorocire, 
ca să vă dau un viitor şi o nădejde. Voi Mă veţi chema, 
şi veţi pleca; Mă veţi ruga, şi vă voi asculta. Mă veţi 
căuta, şi Mă veţi găsi, dacă Mă veţi căuta cu toată ini-
ma. Mă voi lăsa să fiu găsit de voi, zice Domnul, şi voi 
aduce înapoi pe prinşii voştri de război; vă voi strânge 
din toate neamurile şi din toate locurile, în care v-am 
izgonit, zice Domnul, şi vă voi aduce înapoi în locul de 
unde v-am dus în robie.»“ (Ier. 29:1-14).

Şi totuşi, controversa în privința duratei robiei persista, iar 
poporul prefera să plece urechea la cei care le vesteau ceea ce le 
încânta inima și le gâdila urechea. Glasul profeților mincinoși care 
erau cu poporul în Babilon risca să acopere glasul lui Ieremia, așa 
că mesajul profetului se transformă apoi într-o explicaţie:

„Totuşi voi ziceţi: «Dumnezeu ne-a ridicat prooroci 
în Babilon!»“ (Ier. 29:15).

Singular și singuratec, Ieremia părea copleșit de mulțimea 
solidară a celor care susțineau că robia va fi de scurtă durată și 
că poporul se va întoarce vesel la Ierusalim. Ieremia era, însă, de 
partea Domnului, şi nu încape nici o îndoială că cine stă alături de 
Cel Atotputernic se află întotdeauna în majoritate! Nu-i de mirare 
deci că Dumnezeu a sărit în apărarea servului Său și i-a osândit 
pe cei ce-i stăteau împotrivă. Întărind mesajul lui Ieremia, Dum-
nezeu vestește nu numai că cei ce fuseseră luaţi ca prinși de război 
şi deportați la Babilon nu se vor întoarce în grabă acasă, dar și că 
cei rămași în ţară vor gusta din cupa amară a mâniei divine:



458

„Aşa vorbeşte Domnul asupra împăratului, care 
şade pe scaunul de domnie al lui David, asupra între-
gului popor, care locuieşte în cetatea aceasta, asupra 
fraţilor voştri, care n-au mers cu voi în robie: aşa 
vorbeşte Domnul oştirilor: 

«Iată, voi trimite între ei sabie, foamete şi ciumă, 
şi-i voi face ca nişte smochine grozave care, de rele ce 
sunt, nu se pot mânca. 

Îi voi urmări cu sabie, cu foamete şi cu ciumă, îi 
voi face o pricină de spaimă pentru toate împărăţiile 
pământului, de blestem, de pustiire, de batjocură şi 
de ocară printre toate neamurile pe unde îi voi izgoni, 
pentru că n-au ascultat cuvintele Mele, zice Domnul,  
ei, cărora în nenumărate rânduri le-am trimis pe robii 
Mei proorocii; dar n-aţi vrut să ascultaţi, zice Dom-
nul.»“ (Ier. 29:16-19). 

Dumnezeu îl apără pe Ieremia și îi condamnă aspru pe cei care 
se împotriveau mesajului acestuia:

,,Voi, însă, ascultaţi Cuvântul Domnului, voi toţi, 
prinşii de război, pe care v-am trimis din Ierusalim în 
Babilon! 

Aşa vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui Is-
rael, despre Ahab, fiul lui Colaia, şi despre Zedechia, 
fiul lui Maaseia, care vă proorocesc minciuni în Nume-
le Meu: 

«Iată, îi dau în mâinile lui Nebucadneţar, 
împăratul Babilonului; şi-i va omorî sub ochii voştri. 

Vor sluji ca prilej de blestem, între toţi prinşii de 
război ai lui Iuda care sunt la Babilon. Şi se va zice: 
‘Să-ţi facă Domnul ca lui Zedechia şi ca lui Ahab, pe 
care împăratul Babilonului i-a fript în foc!’ 

Şi lucrul acesta se va întâmpla pentru că au făcut o 
mişelie în Israel, preacurvind cu nevestele aproapelui 
lor, şi pentru că au spus minciuni în Numele Meu, când 
Eu nu le dădusem nici o poruncă. Ştiu lucrul acesta, şi 
sunt martor, zice Domnul.»“ (Ier. 29:20-23).

Aflăm apoi că trimiterea scrisorii de la Ieremia către prinșii 
de război din Babilon primise o replică pe măsură printr-o altă 



459

scrisoare pe care Șemaia, unul din acești „profeți“ prefăcuți a tri-
mis-o de la Babilon la Ierusalim:

„Iar lui Şemaia, nehelamitul, să-i spui: «Aşa 
vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui Israel: Tu ai 
trimis în numele tău întregului popor din Ierusalim, lui 
Ţefania, fiul lui Maaseia, preotul, şi tuturor preoţilor, 
o scrisoare cu următorul cuprins: 

‘Domnul te-a pus preot în locul preotului Iehoiada, 
ca să priveghezi în Casa Domnului peste toţi nebunii şi 
peste toţi cei ce se dau drept prooroci, ca să-i arunci în 
butuci şi în fiare. 

Acum, pentru ce nu pedepseşti pe Ieremia din Ana-
tot, care prooroceşte printre voi? Ba încă a trimis 
chiar să ne spună în Babilon: «Robia va fi lungă; zidiţi 
case, şi locuiţi-le; sădiţi grădini, şi mâncaţi din roadele 
lor!’»“ 

(Preotul Ţefania citise în adevăr scrisoarea aceasta 
în faţa proorocului Ieremia) (Ier. 29:24-29).

Unul poartă un jug, altul îl sfarmă; unul trimite o scrisoare de 
la Dumnezeu, altul trimite înapoi o altă scrisoare, presupusă a fi 
tot din partea Domnului. Cine are dreptate? 

În fața acestei realități, mesajul lui Ieremia devine un avertis-
ment. Iată cum sună verdictul dat de Dumnezeu:

„Şi Cuvântul Domnului i-a vorbit lui Ieremia ast-
fel: «Trimite să spună tuturor celor din robie: ‘Aşa 
vorbeşte Domnul despre Şemaia, nehelamitul: 

„Pentru că Şemaia vă prooroceşte, fără să-l fi tri-
mis Eu, şi vă însuflă o încredere mincinoasă, iată ce 
zice Domnul: 

«Voi pedepsi pe Şemaia, nehelamitul, şi sămânţa 
lui: nici unul din ai lui nu va locui în mijlocul popo-
rului acestuia, şi nu va vedea binele pe care-l voi face 
poporului Meu, zice Domnul; căci el a propovăduit 
răzvrătire împotriva Domnului.’»“ (Ier. 29:30-32).

Solomon a avut dreptate! Nu este nimic nou sub soare. Dis-
puta și deznodământul de atunci sunt o ilustrație privitoare la 
situaţia cu care ne confruntăm şi noi astăzi. Generația noastră are 



460

și ea ocazia să aleagă între Cuvântul lui Dumnezeu și cuvintele 
învățătorilor mincinoși. Iată ce i-a scris apostolul Pavel ucenicu-
lui său Timotei:

„Te rog fierbinte, înaintea lui Dumnezeu şi înain-
tea lui Cristos Isus, care are să judece viii şi morţii, 
şi pentru arătarea şi Împărăţia Sa: propovăduieşte 
Cuvântul, stăruieşte asupra lui la timp şi ne la timp, 
mustră, ceartă, îndeamnă cu toată blândeţea şi 
învăţătura. 

Căci va veni vremea când oamenii nu vor putea să 
sufere învăţătura sănătoasă; ci îi vor gâdila urechile 
să audă lucruri plăcute, şi îşi vor da învăţători după 
poftele lor. Îşi vor întoarce urechea de la adevăr, şi se 
vor îndrepta spre istorisiri închipuite. 

Dar tu fii treaz în toate lucrurile, rabdă suferinţele, 
fă lucrul unui evanghelist, şi împlineşte-ţi bine slujba!“ 
(2 Tim. 4:1-5).  

Concluzia pe care trebuie să o tragem din viața lui Ioiachin, 
acest rege blestemat, este următoarea: „După plată și răsplată!“ 
Ce ni se întâmplă depinde în mare măsură de ceea ce suntem. 
Dacă-L căutăm din toată inima pe Domnul și vrem să umblăm în 
căile Lui, împrejurările nu vor face altceva decât să ne pregătească 
pentru biruințele pe care ni le-a pus înainte. Însă, dacă ne 
răzvrătim împotriva Lui și căutăm calea înșelător de ușoară a 
compromisurilor, împrejurările ne vor zdrobi și vom merge din 
înfrângere în înfrângere. Dumnezeu este împotriva celor mân-
dri, dar le dă har celor smeriți. Același soare care topește gheața 
întărește lutul cărămizilor. 



461

C
hem

area tronului

45. 
 

Zedechia, un rege zdrobit  
(2 Regi 24:18 – 25:21; 2 Cron. 36:11-21; 

Ier.  21; 24, 27 – 29; 32 – 34; 37 – 39)

Moto:  Când urma nu scapă turma!

După ce Regatul lui Iuda și-a pierdut independența în timpul 
domniei lui Ioahaz și după ce și-a pierdut bogățiile și crema popo-
rului în timpul domniei lui Ioiachin, ulterior, în timpul domniei 
lui Zedechia, avea să-şi piardă capitala și Templul.  Venise vre-
mea pedepsei:

„Şi împăratul Babilonului a pus împărat, în locul 
lui Ioiachin, pe unchiul său Matania, căruia i-a schim-
bat numele în Zedechia. 

Zedechia avea douăzeci şi unu de ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit unsprezece ani la Ierusalim. 
Mamă-sa se chema Hamutal, fata lui Ieremia, din 
Libna. 

El a făcut ce este rău înaintea Domnului, întocmai 
cum făcuse Ioiachim. Şi lucrul acesta s-a întâmplat din 
pricina mâniei Domnului împotriva Ierusalimului şi 
împotriva lui Iuda, pe care voia să-i lepede dinaintea 



462

Lui. Şi Zedechia s-a răsculat împotriva împăratului 
Babilonului.“ (2 Regi 24:17-20).

Cum Ioiachin fusese o pacoste nu numai pentru popor, 
dar și pentru cei din familia lui (Ier. 22:24,28), venirea lui 
Nebucadnețar și îndepărtarea lui Ioiachin de la tron a fost primită 
cu bucurie de toată lumea. 

(1) Zedechia, un om sub pedeapsă (2 Cron. 36:11-21)

Zedechia a ajuns rege într-o vreme de pedepsire a poporului 
lui Dumnezeu prin intermediul împăratului Babilonului. Situația 
aceasta trebuia privită ca un act al Providenței divine și acceptat 
ca atare. Proorocul Ieremia l-a pus pe Zedechia să jure că nu se va 
împotrivi și nu va căuta să se revolte împotriva hotărârii divine:

„Zedechia avea douăzeci şi unu de ani când a ajuns 
împărat, şi a domnit unsprezece ani la Ierusalim. El a 
făcut ce este rău înaintea Domnului, Dumnezeului său; 
şi nu s-a smerit înaintea proorocului Ieremia, care-i 
vorbea din partea Domnului. 

S-a răsculat chiar împotriva împăratului 
Nebucadneţar, care-l pusese să jure pe Numele lui 
Dumnezeu. Şi-a înţepenit grumazul şi şi-a învârtoşat 
inima, până acolo încât nu s-a întors la Domnul, Dum-
nezeul lui Israel. 

Toate căpeteniile preoţilor şi poporul au înmulţit 
şi ei fărădelegile, după toate urâciunile Neamurilor; 
şi au pângărit Casa Domnului, pe care o sfinţise El în 
Ierusalim. 

Domnul, Dumnezeul părinţilor lor, a dat din vreme 
trimişilor Săi însărcinarea să-i înştiinţeze, căci voia să 
cruţe poporul Său şi locaşul Său. Dar ei şi-au bătut joc 
de trimişii lui Dumnezeu, I-au nesocotit cuvintele, şi au 
râs de proorocii Lui, până când mânia Domnului îm-
potriva poporului Său a ajuns fără leac. 

Atunci Domnul a făcut să se suie împotriva lor 
împăratul haldeilor, şi a ucis cu sabia pe tinerii lor în 
casa locaşului lor celui sfânt. N-a cruţat nici pe tânăr, 



463

nici pe tânără, nici pe bătrân, nici pe omul gârbov sub 
povara perilor albi, ci a dat totul în mâna lui. 

Nebucadneţar a dus la Babilon toate uneltele din 
Casa Domnului, mari şi mici, vistieriile Casei Domnu-
lui şi vistieriile împăratului şi ale căpeteniilor lui. Au 
ars Casa lui Dumnezeu, au dărâmat zidurile Ierusali-
mului, au pus foc tuturor caselor lui şi au nimicit toate 
lucrurile scumpe. 

Pe cei ce au scăpat de sabie, Nebucadneţar i-a 
dus prinşi la Babilon. Ei i-au fost supuşi, lui şi fiilor 
lui, până la stăpânirea împărăţiei perşilor, ca să se 
împlinească cuvântul Domnului rostit prin gura lui Ie-
remia; până ce ţara şi-a ţinut sabatele ei şi s-a odihnit 
tot timpul cât a fost pustiită, până la împlinirea celor 
şaptezeci de ani.“ (2 Cron. 36:11-21).

Asedierea, cucerirea și distrugerea Ierusalimului sunt descrise 
în cartea Regi (2 Regi 25:8-21). Zedechia și-a încălcat jurământul 
făcut la suirea sa pe tron (Ezec. 17:11-14). În aparență, el a păstrat 
contacte diplomatice cu Babilonul (Ier. 29:3), și chiar s-a dus la 
Babilon ca să-l viziteze pe Nebucadnețar (Ier. 51:59); dar, pe as-
cuns, și-a trimis emisari în Egipt ca să ceară ajutorul faraonului 
Ofra. În anul 588 î.Hr., situația i s-a părut suficient de prielnică 
pentru a se răscula împotriva Babilonului (2 Regi 24:20; 2 Cron. 
36:13). Nebucadnețar a răspuns acţiunilor lui Zedechia trimițând 
împotriva evreilor o uriașă armată imperială. Când egiptenii 
au ieșit să sară în ajutorul lui Zedechia, Nebucadnețar i-a lăsat 
în pace pe evrei și s-a concentrat să-i înfrângă pe ei mai întâi, 
considerând că nu era bine să lupte pe două fronturi deodată. Du-
mnezeu l-a trimis atunci pe Ieremia să-i spună lui Zedechia că are 
speranțe false și că Nebucadnețar se va întoarce împotriva Ierusa-
limului (Ier. 37). Însă, Zedechia n-a vrut să-l asculte pentru că își 
pusese nădejdea nu în Domnul, ci în Egipt (Ezec. 17:11-21). 

(2) Zedechia, un om care nu ascultă (Ier. 27)

De ce n-a ascultat Zedechia de mesajul clar și limpede al 
profeților trimiși de Domnul?



464

În primul rând, Zedechia n-a ascultat pentru că n-a crezut 
profețiile solilor lui Dumnezeu. 

În al doilea rând, el n-a ascultat pentru că s-a lăsat înconjurat 
și sfătuit de un grup de oameni care i-au dat mai multă crezare 
profetului mincinos Hanania, omul care-i legăna inspirându-le 
nădejdi false și le „dădea învățătură după poftele lor“ (Ier. 28:1-4). 

În al treilea rând, Zedechia n-a ascultat probabil pentru că a 
fost sedus de păgânismul rampant care înlocuise deja închinarea 
adevărată așezată de Solomon în Templul din Ierusalim. Capi-
tolul 8 din cartea lui Ezechiel ne spune ce se întâmpla acolo: (1) 
preoții ajunseseră să ardă tămâie la idoli „cu chip de târâtoare și 
de animale urâcioase“ zugrăvite peste tot pe pereți (Ezec. 8:9-12), 
(2) preoții se închinau așezați cu fața spre el și cu „dosul“ spre 
Templul Domnului (Ezec. 8:13-18) și (3) preoții și femeile adu-
ceau jetfe dumnezeilor Asiriei, Egiptului, Siriei și Babilonului. La 
aceste acte de închinare păgână participa cu toată inima și regele 
Zedechia, împreună cu toţi demnitarii lui. Omul acesta a fost ne-
credincios față de Iehova; era un om rău, mincinos, un călcător de 
jurăminte, un personaj pervers și viclean care s-a răzvrătit până şi 
împotriva celui care-l așezase pe tron. 

Zedechia și-a chemat vecinii și a încropit la repezeală o 
„confederație internațională“ cu care să i se împotrivească 
împăratului Babilonului (Ier. 27). Proiectul lor eşuând, 
Nebucadnețar s-a întors să-l pedepsească pe Zedechia. Armatele 
lui au asediat Ierusalimul din 15 ianuarie 588 î.Hr. până la 18 iu-
lie 586 î.Hr. 

„În al nouălea an al domniei lui Zedechia, în a 
zecea zi a lunii a zecea, Nebucadneţar, împăratul 
Babilonului, a venit cu toată oştirea lui împotriva Ieru-
salimului; a tăbărât înaintea lui, şi a ridicat întărituri 
de jur-împrejur. 

Cetatea a fost împresurată până la al unsprezece-
lea an al împăratului Zedechia.“ (2 Regi 25:1-2).

La un moment dast, lipsurile din cetate au fost așa de mari în-
cât oamenii au ajuns să-și mănânce proprii copii:

„Cei ce pier ucişi de sabie sunt mai fericiţi decât 
cei ce pier de foame, care cad sleiţi de puteri, din lipsa 



465

roadelor câmpului! Femeile, cu toată mila lor, îşi fierb 
copiii, care le slujesc ca hrană, în mijlocul prăpădului 
fiicei poporului meu.“ (Plângeri 4:9-10).

Până la urmă, în 14 august 586, asediatorii au făcut o breșă în 
zid și au pătruns în cetate, au trecut-o prin ascuțișul săbiei și i-au 
dărâmat clădirile și Templul. 

Proorocul Ieremia îi sfătuise pe rege și pe consilierii săi să se 
predea de bunăvoie împăratului Babilonului ca să salveze ceta-
tea, dar ei nu l-au ascultat (Ier. 21; 38:1-6, 14-28). Mai mult, 
Ieremia a fost arestat și chiar aruncat într-o fântână nămoloasă 
abandonată, unde era cât pe ce să-și piardă viața (Ier. 38:1-13). 

În fața unui prăpăd iminent, regele Zedechia l-a întrebat în 
mod ipocrit pe Ieremia ce trebuia să facă (Ier. 21), dar n-a vrut 
nici atunci să-i asculte sfatul. Zedechia i-a cerut lui Ieremia să se 
roage pentru el (Ier. 37:1-3), dar el însuși nu s-a rugat și nu s-a 
smerit înaintea Domnului (2 Cron. 36:12-13; 2 Cron. 7:14).

(3) Zedechia, un împotrivitor zdrobit sub Providență

Unii spun că scepticismul lui Zedechia față de mesa-
jul profeților Ieremia și Ezechiel s-ar fi datorat unei aparente 
contradicții între vorbele celor doi. Într-adevăr, Ieremia declarase 
clar că Zedechia va vedea pe împăratul Babilonului, în timp ce 
Ezechiel a spus că Zedechia nu-l va vedea:

„Şi tu nu vei scăpa din mâinile lui, ci vei fi luat şi 
dat în mâna lui, vei da ochi cu împăratul Babilonului, 
el îţi va vorbi gură către gură, şi vei merge la Babilon.“ 
(Ier. 34:3).

„Domnitorul care este în mijlocul lor îşi va pune lu-
crurile pe umăr şi va pleca pe negură; vor sparge zidul 
ca să-l scoată afară; îşi va acoperi faţa, ca să nu vadă 
pământul cu ochii. 

Îmi voi întinde mreaja peste el, şi va fi prins în laţul 
Meu; îl voi duce la Babilon, în ţara haldeilor; dar nu-i 
va vedea, şi va muri acolo.“ (Ezec. 12:1-13; Ier. 34:3).



466

Ca și în alte cazuri asemănătoare, contradicția nu este dfecât 
una aparentă. Ambele profeții s-au împlinit. Zedechia a dat ochii 
cu împăratul Babilonului, dar nu la Babilon, ci la Ribla. La Babi-
lon el a ajuns orb!

Când babilonienii au pătruns în cetate, Zedechia și mai-marii 
lui au fugit spre câmpia Iordanului, dar au fost prinși lângă Ieri-
hon. Dus la Ribla, locul cartierului general al armatei imperiale, 
Zedechia a fost judecat, găsit vinovat de răscoală și condamnat 
să fie dus ca rob la Babilon. Ca parte a pedepsei, Nebucadnețar a 
păstrat pentru Zedechia o lovitură grozavă:

„Împăratul Babilonului a pus să înjunghie la Ri-
bla pe fiii lui Zedechia înaintea lui, împreună cu toţi 
mai-marii lui Iuda. Apoi a pus să i se scoată ochii lui 
Zedechia, şi a pus să-l lege cu lanţuri de aramă, ca să-l 
ducă la Babilon.“ (Ier. 39:6-7).

Lui Zedechia, orbirea spirituală i-a atras și orbirea fizică. 
Soarta lui este, în rezumat, o ilustrație a finalului de istorie al Is-
raelului. Zedechia a trebuit să fie convins că „nici un cuvânt care 
iese din gura Domnului nu este lipsit de putere“ (Luca 1:37).



467

După ce au luat cam tot ce se putea lua din Ierusalim, în data 
de 14 august 586 î.Hr., babilonienii au dărâmat cetatea și au dis-
trus Templul. 

„Haldeii au sfărâmat stâlpii de aramă din Casa 
Domnului, temeliile, marea de aramă care era în Casa 
Domnului, şi au dus arama în Babilon. 

Au luat cenuşarele, lopeţile, mucările, ceştile şi toa-
te uneltele de aramă cu care se făcea slujba. Căpetenia 
străjerilor a mai luat şi tigăile pentru cărbuni şi lighe-
nele, tot ce era de aur şi tot ce era de argint. 

Cei doi stâlpi, marea, şi temeliile, pe care le făcuse 
Solomon pentru Casa Domnului, toate uneltele acestea 
de aramă aveau o greutate necunoscută. 

Înălţimea unui stâlp era de optsprezece coţi, 
şi deasupra avea un acoperiş de aramă, a cărui 
înălţime era de trei coţi; împrejurul acoperişului era 
o împletitură în chip de reţea şi rodii, toate de aramă; 
tot aşa avea şi al doilea stâlp cu împletitura în chip de 
reţea.“ (2 Regi 25:13-17).

Stâlpii menționați aici au fost „Ioachim și Boaz“ care 
înfrumusețau intrarea în Templu. Erau imenși ca dimensiuni și 
împodobiți cu tot felul de lucrări în bronz făcute de Hiram din 
Tir, prietenul lui Solomon (1 Regi 7:13-22). Pe scurt, ceea ce ne 
este descris aici este totala distrugere a ultimelor vestigii ale glo-
rioasei clădiri ridicate de Solomon la Ierusalim. 

„Săpăturile arheologice moderne au confirmat severitatea cu 
care au distrus chaldeenii clădirile din Ierusalim. Nu se găsește 
nici o urmă a Templului zidit de Solomon, nici o fărâmă din casa 
regală a împăratului. Săpăturile făcute la Azeka, Beth-Şemeș și 
Lachiș sunt dovezi mute care atestă teribila distrugere.“ (Merril 
F. Unger, Arheology and The Old Testament , Grand Rapids, Zon-
dervan Publishing House, 1960).

Toți demnitarii care îl sfătuiseră pe Zedechia să nu asculte de 
glasul lui Ieremia și să se împotrivească mesajului divin au fost 
prinși și omorâți înaintea lui Nebucadnețar la Ribla:

„Căpetenia străjerilor a luat pe marele preot Se-
raia, pe Ţefania, al doilea preot, şi pe cei trei păzitori 



468

ai pragului. Şi din cetate a luat un dregător care avea 
sub porunca lui pe oamenii de război, cinci oameni 
care făceau parte din sfetnicii împăratului şi care 
au fost găsiţi în cetate, pe logofătul căpeteniei oştirii, 
însărcinat să scrie la oaste pe poporul ţării, şi şaizeci 
de oameni din poporul ţării, care se aflau în cetate. 

Nebuzaradan, căpetenia străjerilor, i-a luat şi 
i-a dus la împăratul Babilonului la Ribla. Împăratul 
Babilonului i-a lovit şi i-a omorât la Ribla, în ţara Ha-
matului. “ (2 Regi 25:18-21).

Tot poporul a fost deportat. În țară au fost lăsați numai „cei 
mici și neînsemnați“, cei mai săraci din popor:

„Nebuzaradan, căpetenia străjerilor, a luat robi la 
Babilon, pe aceia din popor care rămăseseră în cetate, 
pe cei ce se supuseseră lui, şi pe rămăşiţa poporului. 

Dar Nebuzaradan, căpetenia străjerilor, a lăsat în 
ţara lui Iuda pe unii dintre cei mai săraci din popor, pe 
cei ce nu aveau nimic; şi le-a dat atunci vii şi ogoare.“ 
(Ier. 39:9-10).

Însă, în calitatea sa de instrument al Providenței divine, 
Nebucadnețar s-a purtat frumos cu proorocul Ieremia:

„Nebucadneţar, împăratul Babilonului, dăduse 
porunca următoare cu privire la Ieremia, prin Nebu-
zaradan, căpetenia străjerilor: «Ia-l, poartă grijă de 
el, şi nu-i face nici un rău, ci fă-i ce-ţi va cere!»

Nebuzaradan, căpetenia străjerilor, Nebuşazban, 
căpetenia famenilor-dregători, Nergal-Şareţer, 
căpetenia magilor, şi toate căpeteniile împăratului 
Babilonului, au trimis să-l aducă pe Ieremia din curtea 
temniţei, şi l-au încredinţat lui Ghedalia, fiul lui Ahi-
cam, fiul lui Şafan, ca să-l ducă acasă. Şi a rămas în 
mijlocul poporului. Cuvântul Domnului vorbise astfel 
lui Ieremia, pe când era închis în curtea temniţei: «Du-
te de vorbeşte lui Ebed-Melec, Etiopianul, şi spune-i: 

Aşa vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui Is-
rael: ‘Iată, voi aduce peste cetatea aceasta lucrurile, pe 
care le-am vestit în rău şi nu în bine; în ziua aceea ele 
se vor întâmpla înaintea ochilor tăi.



469

Dar pe tine te voi izbăvi în ziua aceea, zice Domnul, 
şi nu vei fi dat în mâinile oamenilor de care te temi. 
Te voi scăpa, şi nu vei cădea sub sabie, ci viaţa îţi va 
fi prada ta de război, pentru că ai avut încredere în 
Mine, zice Domnul.’»“ (Ier. 39:11-18).

Scos din temniță, Ieremia s-a plimbat printre ruinele Ierusa-
limului și a plâns amarnic. Patriotismul acestui om extraordinar, 
pus la îndoială de contemporanii care nu i-au acceptat mesa-
jul, a explodat într-o cascadă de bocete culese în cartea care se 
intitulează chiar așa: „Plângerile lui Ieremia“. Ele sunt materia-
lizarea unei dureri pe care acest om sensibil a purtat-o cu el în 
toată activitatea lui profetică:

„O! de mi-ar fi capul plin cu apă, de mi-ar fi ochii 
un izvor de lacrimi, aş plânge zi şi noapte pe morţii fii-
cei poporului meu!“ (Ier. 9:1).

Evenimentele din această vreme au fost consemnate și în car-
tea profetului Ezechiel. Pedepsirea lui Zedechia este descrisă în 
Ezechiel 17. Rechizitoriul de la procesul divin intentat Regatului 
lui Iuda se găsește în Ezechiel 23. Ezechiel 24 vorbește despre 
dărâmarea Ierusalimului. Acest purtător de cuvânt al lui Dum-
nezeu a trecut el însuși prin evenimente teribile. Ca să-l facă să 
simtă tragedia evenimentului și să vorbească despre distrugerea 
cetății cu cuvinte venite din inima lui Dumnezeu, Ezechiel a trăit 
o tragedie personală. În ziua în care a căzut Ierusalimul, i-a murit 
nevasta:

„«Fiul omului, iată, îţi voi răpi printr-o lovitură ce 
ţi-e mai scump în ochi. Dar să nu te jăleşti, nici să nu 
plângi, şi să nu-ţi curgă lacrimile pentru ea. 

Suspină în tăcere, dar nu plânge ca la morţi! 
Leagă-ţi turbanul, pune-ţi încălţămintea în picioare, 
nu-ţi acoperi barba, şi nu mânca pâinea de jale!“ 

Vorbisem poporului dimineaţa, şi seara mi-a murit 
nevasta. A doua zi dimineaţa, am făcut cum mi se po-
runcise.»“ (Ezec. 24:16-18).

Cât despre Zedechia, el a trăit până la moarte în Babilon. Ca 
să se împlinească promisiunea făcută prin Ieremia, el a avut o 
înmormântare de cinste, deși n-a meritat-o. Însă, Dumnezeu a 



470

rânduit lucrurile în felul acesta din pricina lui David, întemeieto-
rul dinastiei alese de El:

„Numai, ascultă Cuvântul Domnului, Zedechia, 
împăratul lui Iuda! Aşa vorbeşte Domnul despre tine: 
«Nu vei muri ucis de sabie, ci vei muri în pace: şi cum 
au ars miresme pentru părinţii tăi, vechii împăraţi, 
care au fost înaintea ta, tot aşa vor arde şi pentru tine, 
şi te vor jăli, zicând: ‘Vai, doamne!’ Căci Eu am rostit 
cuvântul acesta, zice Domnul.»“ (Ier. 34:4-5)



471

C
hem

area tronului

46. 
 

Ghedalia, un dregător care nu poate drege  
(2 Regi 25:22-36; Ier. 40 – 44)

Motto: Speranța moare ultima

Peste cei lăsați în țara evreilor, Nebucadnețar a așezat un 
dregător, numit Ghedalia:

„Şi Nebucadneţar, împăratul Babilonului, a pus po-
porul care mai rămăsese, şi pe care-l lăsase în ţara lui 
Iuda, sub porunca lui Ghedalia, fiul lui Ahicam, fiul lui 
Şafan.“ (2 Regi 25:22).

Numele „Ghedalia“ se traduce prin „mare este Dumnezeu“. El 
a fost un nepot al lui Șafan, capul unei familii de seamă din Iuda. 
Cei din casa lui Şafan au sprijinit reformele regelui Iosia și s-au 
purtat cu prietenie față de profetul Ieremia (Ier. 26:24). 

S-ar prea putea chiar ca un cuvânt spus de Ieremia să-l fi 
recomandat pe Ghedalia lui Nebucadnețar și așa să se explice pro-
movarea lui neașteptată. Dacă vreți să citiți în amănunt acțiunea 
mârșavă prin care Ismael (providențial nume!) l-a înșelat pe Ghe-
dalia și l-a asasinat o puteți citi în capitolele 40 – 44 din cartea 
profetului Ieremia. 



472

„Când au auzit toate căpeteniile oştilor, ei şi oame-
nii lor, că împăratul Babilonului a pus dregător pe 
Ghedalia, s-au dus la Ghedalia la Miţpa, şi anume: Is-
mael, fiul lui Netania, Iohanan, fiul lui Careah, Seraia, 
fiul lui Tanhumet, din Netofa, şi Iaazania, fiul unui 
maacatit, ei şi oamenii lor. 

Ghedalia le-a jurat, lor şi oamenilor lor, şi le-a 
zis: «Să nu vă temeţi de nimic din partea slujitorilor 
haldeilor; rămâneţi în ţară, slujiţi împăratului Babilo-
nului, şi veţi duce-o bine.» 

Dar în luna a şaptea, Ismael, fiul lui Netania, fiul 
lui Elişama, din neamul împărătesc, a venit, însoţit de 
zece oameni, şi l-au lovit de moarte pe Ghedalia, ca şi 
pe iudeii şi pe haldeii care erau cu el la Miţpa.“ (2 Regi 
25:23-25). 

Cât priveşte „căpeteniile oștilor“ care l-au urmat pe Ismael, 
este vorba despre aceiași oameni care  l-au părăsit pe Zede-
chia în câmpia Ierihonului și l-au abandonat bunului plac al lui 
Nebucadnețar.

„Atunci tot poporul, de la cel mai mic până la cel 
mai mare, şi căpeteniile oştilor, s-au sculat şi au ple-
cat în Egipt, pentru că le era frică de haldei.“ (2 Regi 
25:23-26).

Această ultimă pățanie a iudeilor arată cât de îndărătnic a fost 
acest neam și cât de mult a fost înclinat spre neascultare. Ei n-au 
recunoscut niciodată că pedeapsa venită asupra lor a fost din par-
tea lui Dumnezeu și că au meritat-o din plin. Porniți mereu să 
umble de capul lor, puţinii evrei care mai rămăseseră în țară s-au 
răsculat împotriva rânduielilor așezate de Nebucadnețar și s-au 
autoexilat de frică din propria lor țară. Finalul este ironic și tragic 
totodată; evreii s-au întors de bunăvoie în Egipt, locul de unde-i 
scosese Dumnezeu cu mână tare din robie…

(1) Mesajele lui Ieremia pentru vremea robiei

Scrisoarea trimisă de Ieremia către prinșii de război din Ba-
bilon a rămas în istorie. În tradiția evreiască, ea este cunoscută 



473

drept „strategia lui Dumnezeu pentru evreii din Diaspora“ și ar 
trebui analizată cu atenție de toți cei forțați să „plece de acasă“, fie 
prin deportare forțată , fie prin plecare de bunăvoie:

,,Aşa vorbeşte Domnul oştirilor, Dumnezeul lui Is-
rael, către toţi prinşii de război, pe care i-am dus din 
Ierusalim la Babilon: 

«Zidiţi case, şi locuiţi-le; sădiţi grădini şi mâncaţi 
din roadele lor! Luaţi-vă neveste, şi faceţi fii şi fiice; 
însuraţi-vă fiii, şi măritaţi-vă fetele, să facă fii şi fii-
ce, ca să vă înmulţiţi acolo unde sunteţi, şi să nu vă 
împuţinaţi. 

Urmăriţi binele cetăţii, în care v-am dus în robie, 
şi rugaţi-vă Domnului pentru ea, pentru că fericirea 
voastră atârnă de fericirea ei!»“ (Ier. 29:1-7).

De atunci și până astăzi, evreii care trăiesc în afara lui Israel 
au ascultat de aceste sfaturi ale lui Dumnezeu, căutând să devină 
cei mai buni americani în America, cei mai buni români în Ro-
mânia, cei mai buni germani în Germania, cei mai buni brazilieni 
în Brazilia, și așa mai departe. Ca și Daniel și cei trei prieteni ai 
lui din Babilon, evreii au acceptat să li se schimbe numele, hai-
nele, înfățișarea, obiceiurile, dar au rămas mereu în inimile lor 
credincioși Dumnezeului care i-a ales și au nădăjduit în împlini-
rea promisiunilor lor pentru viitor.

 Finalul cărții Regi se deosebește de cel al cărții Cronici. Cea 
din urmă se termină cu vestirea ieșirii din robie, eveniment deja 
trăit de cititorii ei. Textul este identic cu cel din debutul cărții lui 
Ezra, făcându-ne să credem că amândouă au același autor:

„În cel dintâi an al lui Cir, împăratul perşilor, ca 
să se împlinească cuvântul Domnului rostit prin gura 
lui Ieremia, Domnul a trezit duhul lui Cir, împăratul 
perşilor, care a pus să se facă prin viu grai şi prin scris 
această vestire în toată împărăţia lui: 

«Aşa vorbeşte Cir, împăratul perşilor: ‘Dom-
nul, Dumnezeul cerurilor, mi-a dat toate împărăţiile 
pământului, şi mi-a poruncit să-I zidesc o casă la Ie-
rusalim în Iuda. Cine dintre voi este din poporul Lui? 
Domnul, Dumnezeul lui, să fie cu el, şi să plece!’»“ (2 
Cron. 36:22-23; Ezra 1:1-2).



474

(2) Ghedalia, Ismael și Iohanan – un studiu de caz

Pentru că materialul scrierii de faţă vizează personalitățile 
păstrate de Dumnezeu în arhivele regale, dați-mi voie să-l închei 
cu un mic studiu asupra caracterului a trei oameni care au marcat 
soarta finală a evreilor din Regatul lui Iuda. 

Cei trei bărbaţi sunt Ghedalia, Ismael și Iohanan. 
Circumstanțele de atunci și felul în care s-au raportat ei la ele, ne 
pun în față o lecție importantă: fiecare dintre noi vedem lumea 
nu așa cum este ea, ci așa cum suntem noi, prin ochelarii propriei 
noastre personalități. Să-i luam pe rând:

I. Ghedalia a fost un om bun, dar naiv 

El a crezut că toată lumea înțelege situația țării asemenea lui, 
și nu și-a putut închipui că are dușmani. Însă, bunele sale intenţii 
n-au fost apreciate de toți, iar el n-a remarcat asta:

„Iohanan, fiul lui Careah, şi toate căpeteniile oştilor 
care mai erau pe câmp, au venit la Ghedalia, la Miţpa, 
şi i-au zis: «Ştii că Baalis, împăratul amoniţilor, l-a 
însărcinat pe Ismael, fiul lui Netania, să te omoare?» 

Dar Ghedalia, fiul lui Ahicam, nu i-a crezut. Şi Io-
hanan, fiul lui Careah, a spus în taină lui Ghedalia, la 
Miţpa: «Dă-mi voie să mă duc să-l omor pe Ismael, 
fiul lui Netania. Nimeni n-are să ştie. Pentru ce să te 
omoare el, şi să se risipească toţi cei din Iuda, care 
s-au strâns la tine, şi să piară rămăşiţa lui Iuda?»

Ghedalia, fiul lui Ahicam, i-a răspuns lui Iohanan, 
fiul lui Careah: «Nu face lucrul acesta: căci ce spui tu 
despre Ismael, nu este adevărat!»“ (Ier. 40:13-16).

II. Ismael, dușmanul lui Ghedalia, a fost un  trădător 

Acesta s-a compromis cu amoniții și n-a putut admite că Ghe-
dalia ar fi putut să fie sincer și cu evreii rămași în țară și cu haldeii 
care se aflau în preajma sa. 



475

Duplicitar în sine, Ismael, care de altfel provenea din casa 
regală (2 Regi 25:25: Ier. 41:1), s-a aliat cu amoniții, dușmanii 
poporului sfânt, și l-a asasinat pe Ghedalia:

„În luna a şaptea, Ismael, fiul lui Netania, fiul lui 
Elişama, din neamul împăratului, a venit cu mai-marii 
împăratului şi cu zece oameni la Ghedalia, fiul lui Ahi-
cam, la Miţpa. 

Şi au mâncat împreună acolo, la Miţpa. Atunci 
Ismael, fiul lui Netania, s-a sculat cu cei zece oameni 
de care era însoţit, şi au lovit cu sabia pe Ghedalia, fiul 
lui Ahicam, fiul lui Şafan, şi au omorât astfel pe acela, 
pe care îl pusese împăratul Babilonului dregător peste 
ţară. 

Ismael a mai omorât pe toţi iudeii care erau cu 
Ghedalia la Miţpa, şi pe haldeii care se aflau acolo, oa-
meni de război.“ (Ier. 41:1-3).

III. Iohanan, este prototipul oamenilor înfrânți, care nu 
mai cred nimic și nu se mai încred în nimeni 

Bănuitor din fire, el a văzut foarte repede, dincolo de apa-
renta înțelegere, amenințarea pe care o reprezenta Ismael pentru 
Ghedalia. Neîncrezător în Dumnezeu, el n-a vrut să citească 
bunăvoința divină în recolta deosebită pe care le-o dăruise în anul 
acela:

„Şi toţi iudeii aceştia s-au întors din toate locurile 
pe unde erau împrăştiaţi, au venit în ţara lui Iuda la 
Ghedalia, la Miţpa, şi au avut un mare belşug de vin şi 
de poame de vară.“ (Ier. 40:12).

Când, după ce tot poporul dezgustat de Ismael i s-a alăturat în 
țară (Ier. 41:11-18), Iohanan a devenit căpetenia lor de fapt, dacă 
nu de drept. 

Pornit să plece în Egipt, departe de răzbunarea haldeilor pen-
tru că Ismael îl asasinase pe Ghedalia, Iohanan se preface că vrea 
să cunoască voia Domnului, și vine să stea de vorbă cu Ieremia 
„la hanul lui Chimham, lângă Betleem“ (Ier. 41:17). Întrebarea lui 
părea sinceră, dar în realitate lucrurile stăteau cu totul altfel. De 



476

aceea Dumnezeu îi răspunde, prin Ieremia, doar după zece zile, 
iar atunci când o face, Dumnezeu dă pe față ipocrizia acestui om 
care, deşi pozează într-un credincios, este total lipsit de credință:

„Rămăşiţe ale lui Iuda, Domnul vă zice: «Nu vă 
duceţi în Egipt!» «Băgaţi bine de seamă că vă opresc 
lucrul acesta astăzi. Căci vă înşelaţi singuri, dacă 
m-aţi trimis la Domnul, Dumnezeul vostru, zicând: 
‘Mijloceşte pentru noi la Domnul, Dumnezeul nostru, 
fă-ne cunoscut tot ce va spune Domnul, Dumnezeul 
nostru, şi vom face!’ 

Eu v-am spus astăzi; dar voi nu ascultaţi gla-
sul Domnului, Dumnezeului vostru, nici tot ce m-a 
însărcinat El să vă spun. De aceea să ştiţi că veţi muri 
de sabie, de foamete sau de ciumă, în locul unde voiţi 
să vă duceţi să locuiţi!»“ (Ier. 42:19-22).

Observația lui Dumnezeu a fost corectă. Iohanan nu mai cre-
dea în nimic:

„Când a isprăvit Ieremia de spus întregului popor 
toate cuvintele Domnului, Dumnezeului lor, toate cu-
vintele pe car îl însărcinase Domnul, Dumnzeul lor, 
să le spună, Azaria, fiul lui Hosea, Iohanan, fiul lui 
Careah, şi toţi oamenii aceia îngâmfaţi, i-au zis lui 
Ieremia: 

«Minţi! Nu Domnul, Dumnezeul nostru, te-a 
însărcinat să ne spui: ‘Nu vă duceţi în Egipt ca să 
locuiţi acolo pentru o vreme!’ Ci Baruc, fiul lui Neriia, 
te aţâţă împotriva noastră, ca să ne dai în mâinile hal-
deilor, să ne omoare sau să ne ducă robi la Babilon!» 

Astfel, Iohanan, fiul lui Careah, toate căpeteniile 
oştilor, şi tot poporul, n-au ascultat de glasul Domnu-
lui, care le poruncea să rămână în ţara lui Iuda 

…Au plecat dar în ţara Egiptului, - căci n-au as-
cultat de porunca Domnului, - şi au ajuns până la 
Tahpanes.“ (Ier. 43:1-4, 7).

Prin Iohanan, evreii au pierdut și ultima posesiune pe care o 
mai aveau și care-i făcea diferiți de celelalte popoare: credința 
în Iehova. Ajunși în Egipt, evreii conduși de Iohanan au devenit 



477

foarte repede idolatri (Ier. 44:1-6), iar când Dumnezeu i-a mus-
trat prin gura profetului, evreii și-au dat apostazia pe față:

„Toţi bărbaţii, care ştiau că nevestele lor aduceau 
tămâie altor dumnezei, toate femeile care se aflau 
acolo în mare număr, şi tot poporul care locuia în ţara 
Egiptului, la Patros, i-au răspuns aşa lui Ieremia: 

«Nu te vom asculta în nimic din cele ce ne-ai 
spus în Numele Domnului. Ci voim să facem cum am 
spus cu gura noastră, şi anume: să aducem tămâie 
împărătesei cerului, şi să-i turnăm jertfe de băutură, 
cum am făcut, noi şi părinţii noştri, împăraţii noştri 
şi căpeteniile noastre, în cetăţile lui Iuda şi în uliţele 
Ierusalimului. 

Atunci aveam pâine de ne săturam, eram fericiţi, 
şi nu treceam prin nici o nenorocire! Dar, de când am 
încetat să aducem tămâie împărătesei cerului, şi să-i 
turnăm jertfe de băutură, am dus lipsă de toate, şi am 
fost nimiciţi de sabie şi de foamete... » 

«De altfel, când aducem tămâie împărătesei cerului 
şi-i turnăm jertfe de băutură, oare fără voia bărbaţilor 
noştri îi pregătim noi turte ca s-o cinstim făcându-i 
chipul, şi-i aducem jertfe de băutură?»“ (Ier. 45:15-19).

Concluzia la care au ajuns acești evrei din Egipt este falsă. Ei 
au legat credința în supranatural de bunăstarea lor materială, 
fiind gata să-și vândă închinarea oricărui zeu care le va da mai 
mult. Evreii aceștia au răsturnat interpretarea istoriei susținând 
că L-au părăsit pe Iehova pentru că El nu le-a fost de nici un folos. 
Încăpățânați până la capăt, această generație a atras asupra ei o 
pedeapsă definitivă (Ier. 45:20-27).

Speranța moare ultima... Doar atunci când nu mai ai în ce să 
speri, pentru că ți-ai  pierdut credința. Speranța evreilor fugiți în 
Egipt n-a murit pentru că a murit Dumnezeu, ci pentru că a murit 
credința lor în Dumnezeu. La un asemenea deces, nu mai lipsea 
decât o înmormântare, și Dumnezeu promite solemn că le-o va 
face:

„Aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeul lui Israel: «Voi 
şi nevestele voastre aţi mărturisit cu gurile voastre şi 
aţi împlinit cu mâinile voastre ce spuneţi: ‘Vrem să 



478

împlinim juruinţele pe care le-am făcut, să aducem 
tămâie împărătesei cerului, şi să-i turnăm jertfe de 
băutură!’ 

De aceea, acum, după ce v-aţi împlinit juruinţele, 
şi v-aţi înfăptuit făgăduinţele, ascultaţi Cuvântul 
Domnului, voi toţi cei din Iuda, care locuiţi în ţara 
Egiptului!» 

‘Iată, jur pe Numele Meu cel mare, zice Domnul, că 
Numele Meu nu va mai fi chemat de gura niciunuia 
dintre oamenii lui Iuda, şi în toată ţara Egiptului nici 
unul nu va zice: «Viu este Domnul, Dumnezeu!»’ 

Iată, voi veghea asupra lor ca să le fac rău şi nu 
bine; şi toţi oamenii lui Iuda, care sunt în ţara Egiptu-
lui, vor fi nimiciţi de sabie şi de foamete până vor pieri 
de tot.»“ (Ier. 44:25-27).



479

C
hem

area tronului

(3) Viața de dincolo de moarte!  
(2 Regi 25:27-30)

Nu știu dacă v-a spus-o cineva deja, dar vreau să fiu sigur că o 
aflați și de la mine: 

„Fiți atenți la finalul cărților Bibliei! De multe ori ceea ce este 
scris în ultimul capitol sau în ultimele versete ne dă cheia între-
gii cărți. Uitați-vă cum se termină Iov și care este finalul din 
Eclesiastul. Numai finalul ne dă mesajul prin care trebuie să 
interpretăm întreaga carte! La fel este și cu Evanghelia lui Ioan și 
cu …Apocalipsa!“  

Felul în care se încheie cele două cărți care conțin arhivele 
regale ale împărăției este la fel de important și de sugestiv. Deși 
ambele puteau fi încheiate cu descrierea dezastrului, și Regi și 
Cronici se termină cu vești bune.

Veștile rele nu sunt niciodată definitive pentru un copil al lui 
Dumnezeu! Cel care a inspirat scrierea cărții Regi și Cronici le-a 
făcut să fie ca lucrările muzicale ale lui J. S. Bach. Chiar și cele cu 
tonalități triste (game minore) se termină inevitabil cu cel puțin 
un acord pozitiv luminos (într-o gamă majoră). 

Cu Dumnezeu, există viață chiar și după moarte! Istoria po-
porului Israel nu s-a terminat în rușine și în exil. În ultimul 
ei capitol, cartea Regi ne spune că, fără un motiv aparent, un 
împărat al lui Iuda s-a bucurat de un tratament preferențial în 
Babilon:



480

„În al treizeci şi şaptelea an al robiei lui Ioiachin, 
împăratul lui Iuda, în a douăzeci şi şaptea zi a lunii a 
douăsprezecea, Evil-Merodac, împăratul Babilonu-
lui, în cel dintâi an al domniei lui, a înălţat capul lui 
Ioiachin, împăratul lui Iuda, şi l-a scos din temniţă; 
i-a vorbit cu bunătate, şi a pus scaunul lui de domnie 
mai presus de scaunul de domnie al împăraţilor care 
erau cu el la Babilon. I-a schimbat hainele de temniţă, 
şi Ioiachin a mâncat totdeauna la masa lui, în tot tim-
pul vieţii lui. 

Împăratul i-a îngrijit necurmat de hrana de toate 
zilele, în tot timpul vieţii lui.“ (2 Regi 25:27-30).

Asemenea lui Samuel, care a scos întâmplarea cu Rut și a 
făcut-o un apendice pozitiv al cărții Judecători, autorul cărții Regi 
scoate un episod pozitiv din viața lui Ioiachin și-l pune la finalul 
întregii cărți. Evil-Merodac a fost fiul lui Nebucadnețar. El a ajuns 
pe tron în anul 562 î.Hr., la 24 de ani după căderea Ierusalimului 
și după 37 de ani de când Ioiachin a fost dus la Babilon. Ce l-a 
făcut oare pe Evil-Merodac, împăratul Babilonului, să-l scoată pe 
Ioachin din închisoare după 37 ani și să-l ridice în cinste deasu-
pra celorlalți împărați care erau cu el la Babilon? 

Poate tocmai extraordinara influență a dregătorului/pro-
fet Daniel asupra tatălui său, împăratul Nebucadnețar, și a 
tuturor demnitarilor Babilonului. Ce face Dumnezeu atunci când 
cei chemați să-L reprezinte pe pământ eșuează lamentabil? Ce 
face Domnul când nu mai are la dispoziție nici popor, nici țară, 
nici capitală, nici templu, nici preoți? Biblia ne spune că atunci 
„Dumnezeu Se sprijină pe Sine!“

„El vede că nu este nici un om, şi Se miră că nime-
ni nu mijloceşte. Atunci braţul Lui Îi vine în ajutor, 
şi neprihănirea Lui Îl sprijineşte. Se îmbracă cu 
neprihănirea ca şi cu o platoşă, Îşi pune pe cap coiful 
mântuirii; ia răzbunarea ca o haină, şi Se acoperă cu 
gelozia ca şi cu o manta.“ (Isaia 59:16-17; Ps. 98:1).

Vă aduceți aminte de convertirea treptată a lui Nebucadnețar 
prin încercările prin care l-a trecut Dumnezeu? Vă amintiți de 
visul căruia n-a putut să-i dea nimeni tălmăcirea (Daniel 2), 
de cei trei tineri din cuptorul de foc (Daniel 3) și de copacul cel 



481

mare (Daniel 4) care vestea umilirea marelui împărat? Toate 
acestea au fost ocazii în care Dumnezeu S-a mărturisit pe Sine 
și S-a descoperit celui ce conducea atunci lumea. Iată concluzii-
le lui Nebucadnețar, așa cum le-a rostit el personal când a văzut 
mărturiile extraordinare ale lui Dumnezeu:

„Atunci împăratul Nebucadneţar a căzut cu faţa 
la pământ şi s-a închinat înaintea lui Daniel, şi a po-
runcit să i se aducă jertfe de mâncare şi miresme. 

Împăratul a vorbit lui Daniel şi a zis: «Cu 
adevărat, Dumnezeul vostru este Dumnezeul dumne-
zeilor şi Domnul împăraţilor, şi El descoperă tainele, 
fiindcă ai putut să descoperi taina aceasta!»“ (Daniel 
2:46-47).

„Nebucadneţar a luat cuvântul, şi a zis: «Bine-
cuvântat să fie Dumnezeul lui Şadrac, Meşac şi 
Abed-Nego, care a trimis pe îngerul Său şi a izbăvit pe 
slujitorii Săi care s-au încrezut în El, au călcat porunca 
împăratului şi şi-au dat mai degrabă trupurile lor de-
cât să slujească şi să se închine altui dumnezeu decât 
Dumnezeului lor! 

Iată acum porunca pe care o dau: orice om din 
orice popor, neam sau limbă ar fi, care va vorbi rău 
despre Dumnezeul lui Şadrac, Meşac şi Abed-Nego, 
va fi făcut bucăţi şi casa lui va fi prefăcută într-un 
morman de murdării, pentru că... nu este nici un alt 
dumnezeu, care să poată izbăvi ca El.“ (Dan. 3:28-29).

„După trecerea vremii sorocite, eu, Nebucadneţar, 
am ridicat ochii spre cer, şi mi-a venit iarăşi mintea la 
loc. 

Am binecuvântat pe Cel Preaînalt, am lăudat şi 
slăvit pe Cel ce trăieşte veşnic, Acela a Cărui stăpânire 
este veşnică, şi a Cărui împărăţie dăinuieşte din neam 
în neam. 

Toţi locuitorii pământului sunt o nimica înaintea 
Lui; El face ce vrea cu oastea cerurilor şi cu locuitorii 
pământului, şi nimeni nu poate să stea împotriva mâ-
niei Lui, nici să-I zică: «Ce faci?»“ 



482

În vremea aceea, mi-a venit mintea înapoi; slava 
împărăţiei mele, măreţia şi strălucirea mea mi s-au 
dat înapoi; sfetnicii şi mai-marii mei din nou m-au 
căutat; am fost pus iarăşi peste împărăţia mea, şi pu-
terea mea a crescut. 

Acum, eu, Nebucadneţar, laud, înalţ şi slăvesc 
pe Împăratul cerurilor, căci toate lucrările Lui sunt 
adevărate, toate căile Lui sunt drepte, şi El poate 
să smerească pe cei ce umblă cu mândrie!“ (Daniel 
4:34-37).

Un comentator al Bibliei, C. F. Keil, este de părere că „înălțarea 
lui Ioiachin deasupra celorlalți a fost un evenimentul providențial 
destinat să-i mângâie pe toți evreii aflați în robie. Dumnezeu 
a vrut să-i anunțe că într-o zi va pune capăt umilirii lor și-i va 
reașeza în poziția proeminentă deasupra tuturor împărățiilor 
lumii“. 

Cartea Cronici merge chiar mai departe și ne anunță elibera-
rea din robie și reîntoarcerea în străvechiul Canaan:

„În cel dintâi an al lui Cir, împăratul perşilor, ca 
să se împlinească cuvântul Domnului rostit prin gura 
lui Ieremia, Domnul a trezit duhul lui Cir, împăratul 
perşilor, care a pus să se facă prin viu grai şi prin scris 
această vestire în toată împărăţia lui: 

«Aşa vorbeşte Cir, împăratul perşilor: ’Dom-
nul, Dumnezeul cerurilor, mi-a dat toate împărăţiile 
pământului, şi mi-a poruncit să-I zidesc o casă la Ie-
rusalim în Iuda. Cine dintre voi este din poporul Lui? 
Domnul, Dumnezeul lui, să fie cu el, şi să plece!’»“ (2 
Cron. 36:22-23).

Ezechiel, unul dintre marii profeți ai exilului babilonian, des-
crie viitorul poporului Israel ca o veritabilă înviere din morți. 
Risipiți în cimitirul necredinței Neamurilor ca niște oase uscate, 
evreii vor fi readuși la viață prin lucrarea Duhului lui Dumnezeu:

„Mâna Domnului a venit peste mine, şi m-a luat în 
Duhul Domnului, şi m-a pus în mijlocul unei văi pline 
de oase. M-a făcut să trec pe lângă ele, de jur-împre-
jur, şi iată că erau foarte multe pe faţa văii, şi erau 
uscate de tot. El mi -a zis: 



483

«Fiul omului, vor putea oare oasele acestea să în-
vie?» Eu am răspuns: «Doamne, Dumnezeule, Tu ştii 
lucrul acesta!» El mi-a zis: «Prooroceşte despre oasele 
acestea, şi spune-le: 

„Oase uscate, ascultaţi cuvântul Domnului! Aşa 
vorbeşte Domnul Dumnezeu către oasele acestea: ‘Iată 
că voi face să intre în voi un duh, şi veţi învia! Vă voi 
da vine, voi face să crească pe voi carne, vă voi acoperi 
cu piele, voi pune duh în voi, şi veţi învia. Şi veţi şti că 
Eu sunt Domnul.’ 

Am proorocit cum mi se poruncise. Şi pe când 
prooroceam, s-a făcut un vuiet, şi iată că s-a făcut o 
mişcare, şi oasele s-au apropiat unele de altele! M-am 
uitat, şi iată că le-au venit vine, carnea a crescut, şi 
le-a acoperit pielea pe deasupra; dar nu era încă duh 
în ele. El mi-a zis: 

,,Prooroceşte, şi vorbeşte duhului! Prooroceşte, fiul 
omului, şi zi duhului: «Aşa vorbeşte Domnul Dumne-
zeu: ‘Duhule, vino din cele patru vânturi, suflă peste 
morţii aceştia, ca să învie!’ 



484

Am proorocit, cum mi se poruncise. Şi a intrat du-
hul în ei, şi au înviat, şi au stat pe picioare: era o oaste 
mare, foarte mare la număr. El mi-a zis: 

«Fiul omului, oasele acestea sunt toată casa lui 
Israel. Iată că ei zic: ‘Ni s-au uscat oasele, ni s-a dus 
nădejdea; suntem pierduţi!’ De aceea, prooroceşte, şi 
spune-le: «Aşa vorbeşte Domnul Dumnezeu: ‘Iată, vă 
voi deschide mormintele, vă voi scoate din mormintele 
voastre, poporul Meu, şi vă voi aduce iarăşI în ţara 
lui Israel. Şi veţi şti că Eu sunt Domnul, când vă voi 
deschide mormintele, şi vă voi scoate din mormintele 
voastre, poporul Meu! Voi pune Duhul Meu în voi, şi 
veţi trăi; vă voi aşeza iarăşi în ţara voastră, şi veţi şti 
că Eu, Domnul, am vorbit şi am făcut, zice Domnul.»“ 
(Ezec. 37:1-14). 

Iar profetul Isaia, cu 150 de ani înainte, profețește până și cum 
se va numi împăratul persan care va decreta întorcerea copiilor 
lui Israel la ei acasă:

„Eu zic despre Cir: «El este păstorul Meu, şi el va 
împlini toată voia Mea; el va zice despre Ierusalim: 
‘Să fie zidit iarăşi!’ Şi despre Templu: ‘Să i se pună 
temeliile!’» 

«Aşa vorbeşte Domnul către unsul Său, către Cir, 
pe care-l ţine de mână, ca să doboare Neamurile înain-
tea lui, şi să dezlege brâul împăraţilor, să-i deschidă 
porţile, ca să nu se mai închidă:   ‘Eu voi merge înain-
tea ta, voi netezi drumurile muntoase, voi sfărâma 
uşile de aramă, şi voi rupe zăvoarele de fier. Îţi voi 
da vistierii ascunse, bogăţii îngropate, ca să ştii că 
Eu sunt Domnul care te chem pe nume, Dumnezeul lui 
Israel. 

Din dragoste pentru robul Meu Iacov, şi pentru Is-
rael, alesul Meu, te-am chemat pe nume, ţi-am vorbit 
cu bunăvoinţă, înainte ca tu să Mă cunoşti. 

Eu sunt Domnul, şi nu mai este altul, afară de Mine 
nu este Dumnezeu. Eu te-am încins, înainte ca tu să 
Mă cunoşti. Ca să se ştie, dela răsăritul soarelui până 
la apusul soarelui, că afară de Mine nu este Dumne-
zeu: Eu sunt Domnul, şi nu este altul. 



485

Eu întocmesc lumina, şi fac întunericul, Eu dau 
propăşirea, şi aduc restriştea, Eu, Domnul, fac toate 
aceste lucruri. Să picure cerurile de sus şi să plouă no-
rii neprihănirea! Să se deschidă pământul, să dea din 
el mântuirea, şi să iasă totodată din el izbăvirea! Eu, 
Domnul, fac aceste lucruri.»  

«Vai de cine se ceartă cu Făcătorul său! - Un ciob 
dintre cioburile pământului! - Oare lutul zice el celui 
ce-l făţuieşte: ‘Ce faci?’ Şi lucrarea ta zice ea despre 
tine: ‘El n-are mâini?’ Vai de cine zice tatălui său: ‘Pen-
tru ce m-ai născut?’ Şi mamei sale: ‘Pentru ce m-ai 
făcut?’ 

Aşa vorbeşte Domnul, Sfântul lui Israel, şi 
Făcătorul său: «Vrea cineva să Mă întrebe asupra vii-
torului, să-Mi poruncească pentru copiii Mei şi pentru 
lucrarea mâinilor Mele? 

Eu am făcut pământul, şi am făcut pe om pe el; Eu 
cu mâinile Mele am întins cerurile, şi am aşezat toată 
oştirea lor. Eu am ridicat pe Cir, în dreptatea Mea, 
şi voi netezi toate cărările lui. El Îmi va zidi iarăşi 
cetatea, şi va da drumul prinşilor Mei de război, fără 
preţ de răscumpărare şi fără daruri, zice Domnul 
oştirilor.» 

… «Dar Israel va fi mântuit de Domnul, cu o mân-
tuire veşnică. Voi nu veţi fi nici ruşinaţi, nici înfruntaţi, 
în veci. Căci aşa vorbeşte Domnul, Făcătorul ceruri-
lor, singurul Dumnezeu, care a întocmit pământul, l-a 
făcut şi l-a întărit, l-a făcut nu ca să fie pustiu, ci l-a 
întocmit ca să fie locuit: ‘Eu sunt Domnul, şi nu este 
altul!’»“  (Isaia 44:28; 45:1-13, 17-18).



486



487

C
hem

area tronului

Postfață

Așa cum am spus în Prefață și am căutat să argumentăm în 
conținutul acestui comentariu, istoria regilor lui Israel a fost „un 
experiment care n-ar fi trebuit să fie“.  El s-a născut din ambiția 
păguboasă a evreilor de a fi „ca celelalte neamuri“ și de a avea un 
rege omenesc „care să meargă înaintea lor“ :

„Poporul n-a vrut să asculte glasul lui Samuel. 
«Nu!» au zis ei, «ci să fie un împărat peste noi, ca să 
fim şi noi ca toate Neamurile; împăratul nostru ne va 
judeca, va merge în fruntea noastră şi ne va cârmui în 
războaiele noastre.»

…Domnul i-a zis lui Samuel: «Ascultă glasul popo-
rului în tot ce-ţi va spune; căci nu pe tine te leapădă, 
ci pe Mine Mă leapădă, ca să nu mai domnesc peste 
ei. Ei se poartă cu tine cum s-au purtat totdeauna, de 
când i-am scos din Egipt până în ziua de astăzi; M-au 
părăsit şi au slujit altor dumnezei. Ascultă-le glasul 
deci; dar înştiinţează-i…» “ (1 Sam. 8:19-20; 9:7-9a).

Dacă toată istoria lui Israel trebuie să ne fie o școală (1 Cor. 
10:6), episodul „regilor“ este una din cele mai importante lecții.

„Ţi-am dat un împărat în mânia Mea, şi ţi-l iau în 
urgia Mea!“ (Osea 13:11).



488

Dumnezeu le-a dat întotdeauna evreilor ceea ce le-a fost nece-
sar ca să învețe lecții necesare pentru umblarea lor cu Domnul. 
Chiar și codul lor legal a fost un obiect didactic:

„Ba încă le-am dat şi legi cari nu erau bune, şi po-
runci prin care nu puteau să trăiască.“ (Ezec. 20:25).

Evreii n-au înțeles întotdeauna lecțiile din procesul pedagogic 
al lui Dumnezeu și, uneori, au venit să-L întrebe prin prooroci de 
ce face El ceea ce face. 

O astfel de situație s-a întâmplat pe vremea lui Ezechiel și v-o 
semnalez ca pe o explicație care confirmă conținutul comentariu-
lui pe care l-am parcurs împreună. Explicarea întregului proces 
pedagogic se găsește în Ezechiel 20. Dumnezeu le explică evreilor 
ceea ce ar fi trebuit să înțeleagă ei singuri, dacă ar fi avut ochi să 
vadă și urechi care să audă. Nu vom cita aici decât versetele cele 
mai importante din acest extraordinar pasaj:

„În al şaptelea an, în ziua a zecea a lunii a cincea, 
unii din bătrânii lui Israel au venit la mine să întrebe 
pe Domnul, şi au şezut jos înaintea mea. 

Şi Cuvântul Domnului mi-a vorbit astfel: 
«Fiul omului, vorbeşte bătrânilor lui Israel, şi spu-

ne-le: ‘Aşa vorbeşte Domnul, Dumnezeu: 
Să Mă întrebaţi aţi venit? Pe viaţa Mea, că nu Mă 

voi lăsa să fiu întrebat de voi, zice Domnul, Dumnezeu.’ 
‘Vrei să-i judeci, fiul omului? Dacă vrei să-i jude-

ci, pune-le înainte urâciunile părinţilor lor!’»“ (Ezec. 
20:1-4)

După această introducere, Dumnezeu le pune evreilor în 
faţă câteva lecții amare din istoria lor recentă, care fusese o 
demonstrație clară că ambiția lor a fost nejustificată, deoarece 
nici unul dintre ei n-a avut resursele necesare pentru a sta ca 
împărat peste casa lui Israel:

„Nu veţi vedea împlinindu-se ce vă închipuiţi, când 
ziceţi: «Vrem să fim ca Neamurile, ca familiile celor-
lalte ţări, vrem să slujim lemnului şi pietrei!» 



489

Pe viaţa Mea, - zice Domnul Dumnezeu - că Eu În-
sumi voi fi Împărat peste voi, cu mână tare şi cu braţ 
întins, şi vărsându-Mi urgia.»“ (Ezec. 20:32-33).

Ezechiel prezice apoi vremurile mesianice, în care Dumnezeu 
Își va împlini planurile cu poporul Israel:

„Căci pe muntele Meu cel sfânt, pe muntele cel înalt 
al lui Israel - zice Domnul, Dumnezeu - acolo Îmi va 
sluji toată casa lui Israel, toţi cei ce vor fi în ţară; acolo 
îi voi primi cu bunăvoinţă, voi cere darurile voastre de 
mâncare, cele dintâi roade din darurile voastre, şi tot 
ce-Mi veţi închina. 

Vă voi primi ca pe nişte miresme cu miros plăcut, 
după ce vă voi scoate din mijlocul popoarelor, şi vă voi 
strânge din ţările în care sunteţi risipiţi; şi voi fi sfinţit 
de voi înaintea Neamurilor. 

Şi veţi şti că Eu sunt Domnul, când vă voi aduce 
înapoi în ţara lui Israel, în ţara pe care jurasem că o 
voi da părinţilor voştri. Acolo vă veţi aduce aminte de 
purtarea voastră şi de toate faptele voastre cu care 
v-aţi spurcat; şi vă va fi scârbă de voi înşivă, din pri-
cina tuturor fărădelegilor pe care le-aţi făcut.

Şi veţi şti că Eu sunt Domnul, când Mă voi purta cu 
voi având în vedere Numele Meu, şi nicidecum după 
purtarea voastră rea, nici după faptele voastre stri-
cate, casa lui Israel, zice Domnul, Dumnezeu.“ (Ezec. 
20:40-44).

Robia babiloniană a fost pentru evrei un „tratament“. Departe 
de țară, fără un conducător și înconjurați de cea mai copleșitoare 
formă de idolatrie care a existat vreodată pe pământ, evreii au 
fost puși, uneori chiar literalmente, în cuptorul purificator. 

A reușit Dumnezeu să-i vindece de cele două maladii pentru 
care i-a dus în robie? A reuşit El să-i scape și de idolatrie și de 
ambiția de a avea un împărat pentru a fi „ca celelalte neamuri“? 
Bineînțeles că da! Nici grecii, nici romanii, nici toate Neamurile 
printre care au trăit până astăzi risipiți nu i-au mai putut face să 
meargă după zeii lor. 

Cât despre acceptarea unui „rege“, evreii s-au vindecat defi-
nitiv de această idee. Nici măcar pe Isus Cristos n-au vrut să-L 



490

accepte ca rege. În zadar a scris Pilat deasupra crucii: „Isus din 
Nazaret, regele iudeilor“. Nimeni din Israel n-a fost atunci de 
acord cu el!  Putem afirma cu certitudine: când Dumnezeu începe 
o lucrare, El o duce până la bun sfârșit. Iudeii nu mai trec la alte 
religii și nu mai râvnesc după un rege!

Eșecul experimentului regal nu a fost singular în istoria 
evreilor. Înainte de regi, Dumnezeu Şi-a condus poporul prin in-
termediul profeților. Purtători ai revelației divine, de la Avraam și 
până la Samuel, profeții au eșuat și ei într-un mod lamentabil în 
conducerea poporului lui Dumnezeu. 

După vremea regilor, mai exact după revenirea din robia 
babilonioană, evreii au fost conduşi de preoți. Însă, din neferici-
re, nici ei n-au pus poporul în starea pe care o dorea Dumnezeu. 
Ultimii mari preoți, Ana și Caiafa, au ilustrat cum nu se putea mai 
bine eșecul preoților. Şi atunci, dacă nici profeții, nici regii și nici 
preoții n-au reușit, cine va reuși până la urmă să aducă poporul 
lui Dumnezeu la starea dorită de Dumnezeul lor? 

Numai El Însuși! Emanuel a venit ca să fie pentru noi și Pro-
fet, și Mare Preot, și Rege!

La „împlinirea vremii“, Dumnezeu L-a trimis pe Fiul Său, Isus 
Cristos. Magii I s-au închinat cu cele trei daruri care I-au iden-
tificat slujirea: aur pentru rege, smirnă pentru profet și tămâie 
pentru preot. 

A trăit printre oameni aducându-le nu numai Cuvântul reve-
lat, ci și imaginea Dumnezeului Celui nevăzut. 

A fost cu adevărat un prooroc mai mare ca Moise. 
A murit, a înviat, S-a înălțat la Cer și acum mijlocește pentru 

noi ca Mare Preot, așezat la dreapta Măririi lui Dumnezeu. 
De acolo, Isus Cristos va reveni în curând pe pământ ca 

să pună capăt istoriei triste a omenirii și să ne așeze în starea 
„după voia lui Dumnezeu“.  El va fi atunci Domnul domnilor și 
Împăratul împăraților, iar înaintea Lui „se va pleca orice ge-
nunchi al celor din Cer și al celor de pe pământ. “

Până atunci, să zicem împreună: Vino, Doamne Isuse, și vino 
mai curând! Amin.



491

ANEXE

Cronologia regilor lui Israel și Iuda

O reprezentare grafică a vieții spirituale din vremea 
regilor lui Israel



492

ÎMPĂRAŢII LUI ISRAEL

NUME ANI CARACTER
RELAŢII CU 

IUDA
UCIS DE ISTORIE

 1. IEROBOAM 22 Rău Război
1 Împăraţi 11:26—
14:20 2 Cronici 
9:29—13:22

 2. NADAB 2 Rău Război Baeşa 1 Împăraţi 15:25-28

 3. BAEŞA 24 Rău Război 1 Împăraţi 15:27—
16:7 2 Cronici 6:1-6

 4. ELA 2 Beţiv Război Zimri 1 Împăraţi 16:8-10
 5. ZIMRI 7 zile Ucigaş Război Omri 1 Împăraţi 16:10-20

 6. OMRI 12 Foarte 
rău Război 1 Împăraţi 16:16-27

 7. AHAB 22 Extrem 
de rău Alianţă

1 Împăraţi 16:28—
22:40 2 Cronici 
18:1-34

 8. AHAZIA 2 Rău Pace
1 Împăraţi 22:40, 51-
53 2 Împăraţi 1:1-17 
2 Cronici 20:35-37

 9. IORAM 12 Rău Alianţă Iehu
2 Împăraţi 3:1-3; 
9:14-25 2 Cronici 
22:5-7

 10. IEHU 28 Rău Război
2 Împăraţi 9: 
1—10:36 2 Cronici 
22:7-12

 11. IOAHAZ 17 Rău Pace 2 Împăraţi 13:1-9

 12. IOAS 16 Rău Război
2 Împăraţi 13:10-25; 
14:8-16 2 Cronici 
25:17-24

 13. IEROBOAM 41 Rău Pace 2 Împăraţi 14:23-29
 14. ZAHARIA 6 luni Rău Pace Şalum 2 Împăraţi 15:8-12

 15. ŞALUM 1 
lună Rău Pace Menahem 2 Împăraţi 15:13-15

 16. MENAHEM 10 Rău Pace 2 Împăraţi 15:16-22
 17. PECAHIA 2 Rău Pace Pecah 2 Împăraţi 15:23-26

 18. PECAH 20 Rău Război Osea 2 Împăraţi 15:27-31 
2 Cronici 28:5-8

 19. OSEA 9 Rău Pace 2 Împăraţi 17:1-41



493

ÎMPĂRAŢII LUI IUDA

NUME ANI CARACTER RELAŢII CU ISRAEL ISTORIE

1. ROBOAM 17 Rău Război 1 Împăraţi 12:1—14:31 
2 Cronici 10:1—12:16

2. ABIAM 3 Rău Război 1 Împăraţi 15:1-8 2 
Cronici 13:1-22

3. ASA 41 Bun Război 1 Împăraţi 15:9-24  
2 Cronici 14:1—16:14

4. IOSAFAT 25 Bun Pace 1 Împăraţi 22:41-50  
2 Cronici 17:1—20:37

5. IORAM 8 Rău Pace 2 Împăraţi 8:16-24  
2 Cronici 21:1-20

6. AHAZIA 1 Rău Alianţă
2 Împăraţi 8:25-29; 
9:27-29 2 Cronici 
22:1-9

7. ATALIA 
(regină) 6 Rău Pace

2 Împăraţi 8:18; 25-
28; 11:1-20 Cronici 
22:1—23:21; 24:7

8. IOAS 40 Bun Pace 2 Împăraţi 11:1—12:21 
2 Cronici 22:10—24:27

9. AMAŢIA 29 Bun Război 2 Împăraţi 14:1-14 2 
Cronici 25:1-28

10. OZIA 
(Azaria) 52 Bun Pace 2 Împăraţi 15:1-7  

2 Cronici 26:1-23

11. IOTAM 16 Bun Război 2 Împăraţi 15:32-38  
2 Cronici 27:1-9

12. AHAZ 16 Rău Război 2 Împăraţi 16:1-20  
2 Cronici 28:1-27

13. EZECHIA 29 Bun 2 Împăraţi 18:1—20:21 
2 Cronici 29:1—32:33

14. MANASE 55 Rău 2 Împăraţi 21:1-18 
2 Cronici 33:1-20

15. AMON 2 Rău 2 Împăraţi 21:19-23  
2 Cronici 33:21-25

16. IOSIA 31 Bun 2 Împăraţi 22:1—23:30 
2 Cronici 34:1—35:27

17. IOAHAZ 3 luni Rău 2 Împăraţi 23:31-33  
2 Cronici 36:1-4



494

18. IOIACHIM 11 Rău 2 Împăraţi 23:34—24:5 
2 Cronici 36:5-7

19. IOIACHIN 3 luni Rău 2 Împăraţi 24:6-16  
2 Cronici 36:8-10

20.ZEDECHIA 11 Rău 2 Împăraţi 24:17—25:7 
2 Cronici 36:11-21



495

Bibliografie

Warren W, Wiersbe, „With the Word“ - Thomas Nelson 
Publishers, Nashville, 1980 

Edwin Thiele, „The Mysterious Numbers of the Hebrew 
Kings”, 3rd ed.; Grand Rapids: Zondervan/Kregel, 1983

Frank K. Sanders (Author), G. Campbell Morgan, „Historical 
and Expository Notes on the Patriarchs, Kings and Prophets of 
Israel“

Finkelstein, Israel and Silberman, Neil Asher, David and Solo-
mon: „In Search of the Bible’s Sacred Kings and the Roots of the 
Western Tradition“ (Jan 31, 2006)

T. C. Mitchell, „Israel and Judah Until the Revolt of Jehu 
(931-841 B.C.),” in Cambridge Ancient History, 3.1.467. 

Wiseman, Donald John. 1 & 2 Kings: An Introduction and 
Commentary. Tyndale Old Testament Commentaries series).


